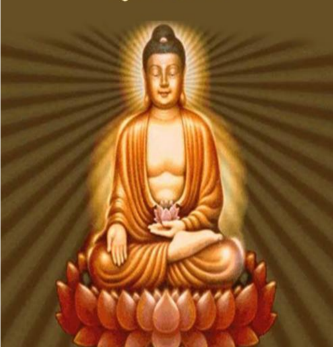
# वौद्ध दर्शन

राहुल सांकृत्यायन



#### Collect more e-books



A lot collection of Hindi e-books

Please click the link below-



प्रथम संस्करण, १६४४ द्वितीय सस्करण, १६४८

#### प्राक्कथन

"वीद्ध दर्शन" मेरे ग्रय "दर्शन-दिग्दर्शन" का एक भाग है। तीमने ग्रध्यायको ग्रीर विस्तृत रूपमे लिखनेकी ग्रावध्यकता थी, मगर इम मम्करणमें वैसा करनेके लिए मेरे पास समय नहीं था, दूमरे सम्करणमें ग्राञा है, में इस कमीको पूरा कर दूँगा। किन्तु, वुद्ध ग्रीर धर्मकीर्तिके दर्शनकों मैंने जितना विस्तारपूर्वक दिया है, उससे वौद्ध दर्शन क्या है, इसे ममभ्क्रनेमें पाठकोंकों कोई दिक्कत न होगी। ग्रीर विकासोकी भाँति दर्शनके विकासकों भी ग्रलग-ग्रलग रखकर ग्रच्छी तरह नहीं समभा जा मकना, इसलिए वौद्ध दर्शनके विकासको जानने, तथा विश्व-दर्शनमें उसके महत्त्वकों समभ्रतेके लिए पीरस्त्य ग्रीर पाइचात्य सभी प्राचीन-ग्रवीचीन दर्शनोंका जानना जरूरी है; जिसके लिए "दर्शन-दिग्दर्शन" को पढनेकी जरूरन होगी।

प्रयाग } =-१२-१६४३ }

राहुल सांकृत्यायन

पुनश्च—हितीय छापमें में १६३२ में लिखे ग्रपने एक लेखको प्रयम ग्रध्यायके तीर पर दे सका, ग्रीर ग्रीर कुछ जोड़नेके लिए समय नहीं निकाल सका ।

प्रयाग २--१--४८

राहुल सांकृत्यायन

## विषय-सूची

| प्रथम श्रध्याय  गौतम बुद्धके मूल सिद्धान्त (१) ईश्वरको न मानना (२) श्रात्माको नित्य न मानना (३) किसी ग्रन्थको स्वतः (४) जीवन प्रवाहको इस श्रारिके पूर्व श्रौर पश्चात् भी मानना (१) ठीक समाधि (१) ठीक प्रयत्न (१) ठीक समाधि (१) ठीक प्रयत्न (१) ठीक समाधि | ष्ठ<br>,,<br>१५<br>,, |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| गौतम बुद्धके मूल सिद्धान्त १ घ दु.ख-विनाशका मार्ग (१) ईश्वरको न मानना १ (क) ठीक ज्ञान (२) ग्रात्माको नित्य न मानना ४ (a) ठीक दृष्टि (b) ठीक संकल्प (व) ठीक ग्राचार (व) ठीक ग्राचार (व) ठीक वचन (व) ठीक कर्म (b) ठीक कर्म (c) ठीक जीविका (ग) ठीक समाधि द्वितीय अध्याय (2) ठीक प्रयत्न गौतम बुद्ध १६ (b) ठीक स्मृति                                                                                | २५<br>"<br>"          |
| (१) ईश्वरको न मानना १ (क) ठीक ज्ञान (२) श्रात्माको नित्य न मानना ४ (a) ठीक दृष्टि (३) किसी ग्रन्थको स्वतः (b) ठीक संकल्प प्रमाण न मानना १२ (a) ठीक ग्राचार (४) जीवन प्रवाहको इस श्चारिके पूर्व ग्रीर पश्चात् भी मानना १४ (b) ठीक लगीविका (ग) ठीक समाधि द्वितीय श्रध्याय (a) ठीक प्रयत्न गौतम बुद्ध १६ (b) ठीक स्मृति                                                                             | ;;<br>;;              |
| (१) ईश्वरको न मानना १ (क) ठीक ज्ञान (२) ग्रात्माको नित्य न मानना ४ (a) ठीक दृष्टि (३) किसी ग्रन्थको स्वतः (b) ठीक संकल्प प्रमाण न मानना १२ (a) ठीक ग्राचार (४) जीवन प्रवाहको इस श्रीरके पूर्व ग्रीर पश्चात् भी मानना १४ (c) ठीक जीविका (ग) ठीक समाधि द्वितीय अध्याय (a) ठीक प्रयत्न गौतम बुद्ध १६ (b) ठीक स्मृति                                                                                 | ,,                    |
| (३) किसी ग्रन्थको स्वतः     प्रमाण न मानना १२ (४) जीवन प्रवाहको इस     श्रारेके पूर्व ग्रीर     पश्चात् भी मानना १४ (द) ठीक वचन (b) ठीक कर्म (b) ठीक कर्म (c) ठीक जीविका (ग) ठीक समाधि द्वितीय अध्याय (2) ठीक प्रयत्न गौतम बुद्ध १६ (b) ठीक संकल्प                                                                                                                                               |                       |
| (३) किसी ग्रन्थको स्वतः  प्रमाण न मानना १२ (७) ठीक ग्राचार (३) ठीक वचन (३) ठीक वचन (७) ठीक कर्म (०) ठीक जीविका (ग) ठीक समाधि द्वितीय अध्याय (१६) ठीक प्रयत्न गीतम बुद्ध १६ (७) ठीक स्मृति                                                                                                                                                                                                        |                       |
| प्रमाण न मानना १२ (ख) ठीक ग्राचार<br>(४) जीवन प्रवाहको इस<br>श्वरीरके पूर्व ग्रीर<br>पश्चात् भी मानना १४ (с) ठीक जीविका<br>(ग) ठीक समाधि<br>द्वितीय श्रध्याय (2) ठीक प्रयत्न<br>गौतम बुद्ध १६ (b) ठीक स्मृति                                                                                                                                                                                     | १६                    |
| (४) जीवन प्रवाहका इस<br>शरीरके पूर्व और<br>पश्चात् भी मानना १४ (С) ठीक जीविका .<br>(ग) ठीक समाधि<br>द्वितीय अध्याय (2) ठीक प्रयत्न<br>गीतम बुद्ध १६ (b) ठीक स्मृति                                                                                                                                                                                                                               | "                     |
| शरीरके पूर्व भ्रौर (b) ठाक कम<br>पश्चात् भी मानना १४ (c) ठीक जीविका .<br>(ग) ठीक समाधि<br>द्वितीय अध्याय (a) ठीक प्रयत्न<br>गौतम बुद्ध १६ (b) ठीक स्मृति                                                                                                                                                                                                                                         | ,                     |
| पश्चात् भी मानना १४ (C) ठीक जीविका . (ग) ठीक समाधि द्वितीय अध्याय (a) ठीक प्रयत्न गीतम बुद्ध १६ (b) ठीक स्मृति                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ,,                    |
| हितीय अध्याय (a) ठीक समाधि<br>विताय अध्याय (b) ठीक प्रयत्न<br>गौतम बुद्ध १६ (b) ठीक स्मृति                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,,                    |
| गौतम बुद्ध १६ (b) ठीक स्मृति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ••                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ,,                    |
| ~ ~ /~\ <del></del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | }ঙ                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ,,                    |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | {দ                    |
| (१) चार स्रार्य सत्त्य २३ (३) दुख-विनाश-मार्ग-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                       |
| * क. दू स सत्य ,, की त्रुटियाँ ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 0                     |
| [पाँच उपादान स्कथ] " ३. दार्शनिक विचार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 8                     |
| (2) 64                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | • •                   |
| (D) 4441 . 30 C.7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | <b>3</b>              |
| (C) 4411 " (A)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3                     |
| (e) विज्ञान " (५) ग्रनीश्वरवाद . ूर्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ?                     |
| ं द दु.स-हेतु , (६) दय ग्रकथनीय . ४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                       |

| ,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| पृष्ठ<br>(सर रावाकृष्णन्की २ वीद्ध दार्श<br>णिपापोतीका जवाब) ४६ वास                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | पृष्ठ<br>निक सम्र- |
| . (७) विचार-स्वातत्र्य . ५२ ह नागार्जुनक<br>(६) सर्वजता गलत . ५३ नागार्जुनक<br>(६) निर्वाण                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                    |
| ४ वृद्धका दर्शन गीन " (१) जीवनी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ٠٠ ج               |
| तत्कालीन समान (२) दार्शनिक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | विचार "            |
| व्यवस्था (क) ग्न्यता                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | "                  |
| ततीय बाध्यस्य (भ) माध्यासक                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | कारि-              |
| नागसेन की बिचार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | - <b>-</b>         |
| १ सामाजिक परि- ४. योगानार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                    |
| स्थिति " , यागाचार ग्रीर                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <b>रदू</b> सरे     |
| २ यूनानी ग्रीर भार-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 69                 |
| ताय दर्गनोका समान प्रमान                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | याम                |
| गम विद्वि दर्शनका चरम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | <u>C</u>           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | विकास हर           |
| ह दार्शनिक हिन्स                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | * 11               |
| (१) अग्रहमबाह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ६३                 |
| ' '/ ''' भ प्रतिखंदार क्यें                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ٠ ٤٧               |
| (४) नाम प्रोर रूप (विषय-मची)ि                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 2 014              |
| to to the second |                    |
| <b>पशुर्थ अध्याम</b> (१) जैय विषय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | • •                |
| वाद-सम्प्रदाय (क) सत्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | - १०६              |
| १ वीद्व धार्मिक सप्त                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | "                  |
| दाय (१) श्रान्तत्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | "<br>१०७           |
| ं " (घ) नास् <del>नित्व</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ,                  |

| ( | Ę | ) |
|---|---|---|
|   |   |   |

|                              | पृष्ठ |                           | पृष्ठ |
|------------------------------|-------|---------------------------|-------|
| (२) विज्ञानवाद .             | १०५   | (घ) वाद-ग्रलकार           | 388   |
| (क) श्रालय-विज्ञान           | "     | (ड) वाद-निग्रह            | 27    |
| (ख) पाँच इन्द्रिय-विज्ञान    | "     | (च) वाद-नि सरण            | 23    |
| (a) चक्षु-विज्ञान            | 308   | (छ) वादेवहुकर वाते .      | १२०   |
| (b-c) श्रोत्र ग्रादि विज्ञान | "     | (५) परमत-खडन              | "     |
| (ग) मन-विज्ञान .             | ११०   | (क) हेतुफल-सद्वाद         | 11    |
| (मनकी च्युति तथा             | ř     | (ख) ग्रभिव्यवितवाद        | "     |
| उत्पत्ति)                    | १११   | (ग) भूतभविष्य सद्वाद      | १२१   |
| (a) च्युति                   | ,     | (घ) ग्रात्मवाद .          | १२२   |
| (ग्रन्तराभव) .               | ११२   | (ड) शाञ्वतवाद .           | "     |
| (b) उत्पत्ति                 | "     | (च) पूर्वकृत हेतुवाद .    | १२३   |
| (३) ग्रनित्यवाद- ग्रौर       | V     | (छ) ईंश्वरादि कर्तृत्ववाद | ,     |
| प्रतीत्य-समुत्पाद .          | ११३   | (ज) हिंसा-धर्मवाद         | १२४   |
| (४) हेतु-विद्या              | ११४   | (भ) ग्रन्तानन्तिकवाद      | 2     |
| (क) वाद                      | ११५   | (ब) ग्रमराविक्षेपवाद      | 11    |
| (ख) वाद-ग्रघिकरण             | 22    | (ट) ग्रहेतुकवाद .         | "     |
| (ग) वाद-ग्रिघिप्ठान .        | ११६   | (ठ) उच्छेदवाद             | ,     |
| (ग्राठ सावन) .               | "     | (ड) नास्तिकवाद            | १२५   |
| (a) प्रतिज्ञा .              | 22    | (ढ) ग्रग्रवाद .           | 11    |
| (b) हेतु .                   | "     | (ण) शृद्धिवाद .           |       |
| (c) उदाहरण                   | "     | (त) कौतुकमगलवाद           | १२े६  |
| (d) सारूप्य                  | ११६   | ४ ग्रन्य विचार .          | १२६   |
| (e) वैरूप्य .                | ११७   | (१) स्कघ                  | "     |
| (f) प्रत्यक्ष                | ,     | (क) रूप-स्कव या द्रव्य    | ,,    |
| (g) अनुमान .                 | ११८   | (ख) वेदना-स्कंघ .         | १२७   |
| (h) ग्राप्तागम               | ३१६   | (ग) सज्ञा-स्कघ            | 11    |
|                              |       |                           |       |

|                        | पृष्ठ |                                     | पृष्ठ |
|------------------------|-------|-------------------------------------|-------|
| (घ) सस्कार-स्कघ        | १२७   | (८) प्रमाणपर विचार                  | १५३   |
| (ड) विज्ञान-स्कध       | 11    | (प्रमाण-सत्त्या)                    | १५४   |
| (२) परमाणु             | "     | (क) प्रत्यक्ष प्रमाण .              | १५५   |
| ' २. दिग्नाग           | १२८   | (a) इन्द्रिय-प्रत्यक्ष              | 21    |
|                        |       | (b) मानस-प्रत्यक्ष                  | १५६   |
| ३. धर्मकीत्तं          | १३०   | (c) स्वमवेदन-प्रत्यक्ष              | १५७   |
| १ जीवनी .              | १३१   | (d) योग-प्रत्यक्ष .                 | १५८   |
| २ धर्मकीर्त्तिके ग्रथ  | १३२   | (प्रत्यक्षाभास)                     | 328   |
| (प्रमाणवार्त्तिक)      | १३५   | (ख) श्रनुमान-प्रमाण                 | १६०   |
| ३ धर्मकीर्त्तिका दर्शन | १३८   | (a) य्रनुमानकी ग्रावब्य-            |       |
| (१) तत्कालीन दार्शनिक  |       | कता .                               | १६१   |
| परिस्थिति .            | १३६   | (b) श्रनुमान-लक्षण                  | 21    |
| (२) तत्कालीन सामा-     |       | (प्रमाण दो ही)                      | १६२   |
| जिक परिस्थिति          | १४१   | (c) ग्रनुमानके भेद .                | 11    |
| (३) विज्ञानवाद .       | १४४   | $(\mathrm{d})$ हेतु-धर्म $\qquad .$ | "     |
| (क) विज्ञान ही एक      |       | (६) मन श्रीर गरीर                   | १६३   |
| मात्र तत्त्व .         | १४५   | (क) एक दूसरेपर ग्राधित              | 22    |
| (ख) चेतना ग्रीर भौतिक  |       | (ख), मन गरीर नही                    | १६४   |
| तत्त्व विज्ञानके ही    |       | (ग) मनका स्वरूप                     | १६६   |
| दोरूप                  | "     | ४ दूसरे दार्शनिकोका                 |       |
| (४) क्षणिकवाद          | १४७   | खडन                                 | १६७   |
| (५) परमार्थ सत्की      |       | (१) नित्यवादियोका                   |       |
| व्याख्या               | १४८   | सामान्य रूपसे खडन                   | १६७   |
| (६) नाश ग्रहेतुक       |       | (क) नित्यवाद-खडन .                  | 17    |
| होता है                | ३४१   | (ख) ग्रात्मवाद-खडन .                | १६८   |
| (७) कारण-समूहवाद       | १५२   | (a) नित्य ग्रात्मा नही              | १६६   |
|                        |       |                                     |       |

|       |                     | पुष्ठ |     |                       | पृष्ठ |
|-------|---------------------|-------|-----|-----------------------|-------|
| (b)   | नित्य ग्रात्माका    | •     | (a) | ग्रपौरुपेयता फ़जूल    | १८६   |
|       | विचार सारी वुरा-    |       | (b) | श्रपीरुपेयताकी ग्राड- |       |
|       | इयोकी जड़           | १७०   |     | में कुछ पुरुषोका      |       |
|       | ईश्वर-खडन           | १७१   |     | महत्त्व वढाना .       | १५६   |
| • •   | न्याय-वैशेपिक-खडन   | १७३   | (c) | ग्रपीरुपेयतासे वेदके  |       |
| (क)   | द्रव्य-गुण ग्रादिका |       | ` , | ग्रर्थका ग्रनर्थ .    | 22    |
|       | खडन                 | १७४   | (A) | एक वात सच होनेसे      | ,,    |
| (ন্ব) | सामान्य-खडन .       | १७६   | (4) | _                     |       |
| (ग)   | ग्रवयवीका खडन       | १८०   |     | सारा सच नही .         | १६०   |
| (३)   | सास्यदर्शन-खडन      | १५२   | (e) | शब्द कभी प्रमाण नही   | १८१   |
| (8)   | मीमासा-खडन .        | १८५   | (২) | ग्रहेतुवाद-खडन        | १६२   |
| (事)   | प्रत्यभिज्ञा-खडन .  | १८६   | (६) | जैन ग्रनेकान्तवाद     |       |
| (ख)   | शब्दप्रमाण-खडन      | 11    |     | खडन                   | ६३१   |

į

## बोद्ध दर्शन

#### प्रथम ऋध्याय

## गौतम बुद्धके मूल सिद्धान्त

वुद्धके उपदेशोके समभनेमे सहायता मिलेगी, यदि पाठक वुद्धके इन मूल चार सिद्धान्तो—तीन ग्रस्वीकारात्मक श्रीर एक स्वीकारात्मक को पहले जान लें। वे चार सिद्धान्त ये हैं—

- (१) ईञ्वरको नही मानना, श्रन्यया 'मनुष्य स्वयं श्रपना मालिक है'—इस सिद्धान्तका विरोध होगा।
- (२) श्रात्माको नित्य नही मानना, श्रन्यथा नित्य एक रस माननेपर उसकी परिकृद्धि श्रीर मुक्तिके लिए गुजाइय नही रहेगी।
- (३) किसी ग्रन्थको स्वत. प्रमाण नही मानना; ग्रन्थया बुद्धि श्रीर श्रन्भवकी प्रामाणिकता जाती रहेगी।
- (४) जीवन-प्रवाहको इसी गरीर तक परिमित न मानना; अन्यया जीवन और उसकी विचित्रताये कार्यकारण नियम्से उत्पन्न न होकर, सिर्फ आकस्मिक घटनायें रह जायेंगी।

वीद्ध धर्ममे चार वाते सर्वमान्य है। इन चार वातोपर हम यहाँ श्रलग विचार करते है।

#### (१) ईश्वरको न मानना

ईंग्वरवादी कहते हैं—/'चूँिक हर एक कार्यका कारण होता है, इसलिए ससारका भी कोई कारण होना चाहिए, ग्रीर वह कारण

ईंग्वर है-लेकिन प्रश्न किया जा सकता है-ईश्वर किस प्रकारका है ? क्या उपादान-कारण, जैसे घडेका कारण मिट्टी, कुण्डलका मुवर्ण ? यदि ईश्वर जगत्का उपादान-कारण है, तो जगत् ईश्वरका रूपान्तर है। फिर ससारमे जो भी वुराई-भलाई, सुख-दुख, दया-कूरता देखी जाती है, वह सभी ईश्वरसे श्रीर ईश्वरमें है। फिर तो ईश्वर सुखमयकी ग्रपेक्षा दु खमय ग्रविक है, क्योंकि दुनियामे दु खका पलडा भारी है। ईंग्वर दयालुकी श्रपेक्षा कूर ग्रविक है, क्योकि दुनियामें चारो तरफ कूरताका राज्य है। यदि वनस्पतिको जीवघारी न भी माना जाय, तो भी सूक्ष्म वीक्षणसे द्रष्टव्य कीटाणुग्रोंसे लेकर कीडे-मकोडे, पक्षी, मछली, साँप, छिपकली, गीदड, भेड़िया, सिंह-च्याघ्र, सभ्य-ग्रसभ्य मनुष्य—सभी एक दूसरेके जीवनके ग्राहक है। ध्यानसे देखनेपर दृत्य-श्रदृश्य, सारा ही जगत् एक रोमांचकारी युद्धक्षेत्र है, जिसमे निर्वल प्राणी सवलोंके ग्रास वन रहे हैं। पुनर्जन्म न माननेवाले धर्मोंको तो इसे विना ग्रानाकानी-के स्वीकार करना पड़ेगा। पुनर्जन्मवादी कह सकते है कि सभी मुसीवतें पूर्वके कर्मोंके फल है, लेकिन यह भी चिन्त्य है। अच्छे-बुरे कर्मोकी जवाव-देही जानकारको ही हो सकती है। पागल या नशेमे वेहोश या अवीय वालकको दूसरेकी हत्याका दोपी नहीं ठहराया जा सकता। इससे इनकार किसको हो सकता है कि मनुष्यके अतिरिक्त दूसरे प्राणी—जो अपने ग्रच्छे-बुरे कर्मोके जाननेकी समभ नही रखते, ग्रीर जिनका जीवन दूसरो-की हत्यापर ही निर्भर है--अपने कर्मोंके जिम्मेवार नहीं हो सकते ? मनुष्योमे भी वालक, पागल ग्रादि ग्रलग कर देनेपर दायित्त्व रखनेवालो की सच्या वहत कम रह जायगी। यदि दुनियामें जवाबदेह श्रादिमयोकी संख्या डेढ़ अरव मान ली जाय, तो फल भोगनेवाले इतने कहाँसे आयेगे, जिनकी सख्या अपार है। डेढ अरवसे अविक तो कछुये ही होगे, जो त्रादमीसे त्रिविक दीर्घजीवी है, ग्रीर कीटाणुग्रो तथा हायी, ह्वेल ग्रादि जैसे विशाल-काय जन्तुत्रोंके वारेमे कहना ही क्या ? उपादान-कारण है, तो निर्विकार कैसे हो सकता है ? यदि ईंग्वरको

निमित्त-कारण माना जाय, प्रयात् वह जगत्का वैमे ही बनाना है, जैसे कुम्हार घडेको, मुनार कुण्डलको, तो प्रथ्न होगा, क्या वह विना किमी उपादान-कारणके जगत्को वनाता है, या उपादान-कारणमे ? यदि विना उपादान-कारणके, तो ग्रभावसे भावकी उत्पत्ति माननी होगी, ग्रीर कार्य-कारणका सिद्धान्त ही गिर जायगा, तव फिर जगत्को देखकर उसके कारण ईव्वरके माननेकी जहरत क्या ? यदि इन्द्रजानकी तरह उसने जगत्को विना कारण मायामय उत्पन्न किया है तो प्रत्यक्षके माया-मय होनेपर ईश्वरके होनेका अनुमान ही किस सामग्रीके वलपर होगा ? यदि उपादान-कारणसे वनाता है, ती कुम्हारकी भाँति ग्रलग रहकर वनाता है, या उसमे व्याप्त होकर ? ग्रलग रहनेपर वह मर्वव्यापक नहीं रहेगा, ग्रीर सृष्टि करनेके लिए उसे दूसरे सहायको ग्रीर साधनोपर निर्भर होना पडेगा । विद्युत्कणोसे भी मूक्ष्म नवकणो (Neutrons) तक पहुँचने ग्रीर उनके मिश्रणसे क्रमण स्यूलतर चीजोके वनानेके लिए वह कौनसा हथियार, सुनारकी सँडामीकी तरह, प्रयोग करेगा ? ग्रीर फिर सर्वञक्तिमान कैसे रहेगा ? यदि उसे उपादान-कारणमे सर्वव्यापक मान लिया जाय, तो भी उपादान-कारणके विना उत्पादन करनेमे अधम होनेपर सर्वगिवतमान् नहीं। ऐसी ग्रवस्थामे ग्रपवित्रता, कूरता ग्रादि बुराइयोका स्रोत होनेका भी वह दोयी होगा।

इस प्रकार न वह उपादान-कारण हो सकता है, न निमित्त-कारण। जगत्का कोई ग्रादि कारण होना ही चाहिए, यह कोई ज़रूरी नहीं। यदि 'उसका कारण कीन, उसका कारण कीन ?'—यूछनेपर जगत्की किसी सूक्ष्मतम वस्तु या उसकी विशेष शक्तिपर नहीं एकने दिया जाय, तो ईश्वरतक ही क्यो एका जाय? क्यो न ईश्वरका भी कोई दूसरा कारण माना जाय? इस प्रकार ईश्वरका ग्रादि कारण मानना युक्ति-युक्त नहीं।

कर्ता-धर्ता ईश्वर होनेपर, मनुष्य उसके हाथकी कठपुतली है, फिर वह किसी अच्छे-बुरे कामकेलिए जवाबदेह नही हो सकता। फिर दुनियामे उसका सताया जाना क्या ईश्वरकी दयानुताका द्योतक है ? ईंग्वर सृष्टिकर्ता है, यह मानना भी ठीक नहीं। यदि सृष्टि ग्रनादि है, तो उसको किसी कर्ताको जरूरत नहीं, क्योंकि कर्ता होनेके लिए उसे कार्यसे पहले उपस्थित रहना चाहिए। यदि सृष्टि ग्रादि है, तो करोड़ दो करोड, खरव दो खरव वर्ष नहीं, ग्रचिन्त्य ग्रनन्त वर्षोंसे लेकर सृष्टि उत्पन्न होनेके समय तक उस किया-रहित ईश्वरके होनेका प्रमाण क्या ? किया ही तो उसके ग्रस्तित्त्वमे प्रमाण हो सकती है ?

र्डस्वरके माननेपर, जैसा कि पहले कहा गया, मनुप्यको उसके अवीन मानना पड़ेगा, तब मनुष्य आप ही अपना स्वामी है, जैसा चाहे, अपनेको बना सकता है—यह नहीं माना जा सकता। फिर मनुष्यको गुद्धि और मुक्तिके लिए प्रयत्न करनेकी गुजाइग कहाँ? फिर तो धर्मोके वताये रास्ते, और धर्म भी निष्फल। ईग्वरके न माननेपर, मनुष्य जो कुछ वर्तमानमें है, वह अपने ही कियेसे, और जो भविष्यमे होगा, वह भी अपनी ही करनीसे। मनुष्यके काम करनेकी स्वतन्त्रता होने ही पर धर्मके वताये रास्तो और धर्मकी सार्थकता हो सकती है। ईग्वरवादियो द्वारा सहसा-व्दियोसे धर्मके लिए अगान्ति और खूनकी घाराएँ वहाई जा रही है, फिर भी ईश्वर क्यो नहीं निपटारा करता? वस्तुतः ईग्वर मनुष्यकी मानसिक सृष्टि है।

#### (२) आत्माको नित्य न मानना

यहाँ पहले हमे यह समक लेना है कि बौद्ध अनात्माको कैसे मानते है। वृद्धके समय ब्राह्मण, परिव्राजक तथा दूसरे मतोके आचार्य मानते थे कि गरीरके भीतर और गरीरसे मिन्न एक नित्य चेतनगक्ति है, जिसके आनेसे गरीरमें उष्णता और ज्ञानपूर्वक चेट्टा देखनेमे आती है। जब वह शरीर छांडकर कर्मानुसार गरीरान्तरमे चली जाती है, तो गरीर गीतल, चेट्टारहित हो जाता है। इसी नित्य चेतनगक्तिको वे आत्मा कहने थे। सामीप (Semitic) धर्मोका भी पुनर्जन्मको छोडकर, वहीं मत है। इनके अलावा बुद्धके समयमे दूसरे भी आचार्य थे, जिनका

18:3

F. 1.15

- ,

7.

7

कहना था--- गरीरमे पृथक् ग्रात्मा कोई चीज नहीं, गरीरमे भिन्न-भिन्न परिमाणमे मिश्रित रसोके कारण उप्णता और चेप्टा पँदा हो जाती है, रसोके परिमाणमें कमी-वेशी होनेसे वह चली जाती है। इस प्रकार श्रात्मा शरीरसे भिन्न कोई वस्तु नहीं है। वुद्धने एक श्रोर श्रात्माका नित्य कूटस्थ मानना, दूसरी ग्रोर गरीरके साथ ही ग्रात्माका विनाग हो जाना—इन दोनो चरम वातोको छोड मध्यका रास्ता लिया। उन्होंने कहा—ग्रात्मा कोई नित्य कूटस्य वस्तु नहीं है, विल्क सास कारणोसे स्कन्धो (भूत, मन)के ही योगसे उत्पन्न एक गिक्त है, जो अन्य वाह्य भूतोकी भाँति क्षण-क्षण उत्पन्न ग्रीर विलीन हो रही है। चित्तके क्षण-क्षण उत्पन्न होने ग्रीर विलीन होने पर भी चित्तका प्रवाह जब तक इम गरीरमे जारी रहता है, तब तक गरीर सजीव कहा जाना है। हमारे श्रव्यात्म-परिवर्तन श्रीर गरीरके परिवर्तनमे बहुत समानता है।

हमारा शरीर क्षण-क्षण वदल रहा है। चालीस वर्षका यह शरीर वहीं नहीं हैं, जो पाँच वर्ष और वीस वर्षकी अवस्थामे था, और न नाठवें वर्षमे वही रह जायगा। एक-एक ग्रणु, जिससे हमारा शरीर वना है, प्रति क्षण ग्रपना स्थान नवोत्पन्नके लिए खाली कर रहा है, ऐसा होनेपर भी हर एक विगत गरीर-निर्मापक परमाणुका उत्तराधिकारी बहुत-नी वातोमें सदृग होता है। इस प्रकार यद्दिष हमारा पहले वर्षवाला गरीर दसवे वर्षमें नही रहता, श्रौर वीसवे वर्षमे दस वर्षवाला भी खतम हुश्रा रहता है, तो भी सदृश परिवर्तनके कारण मोटे तीरपर हम गरीरको एक कहते हैं। इसी प्रकार आत्मा भी क्षण-क्षण वदल रहा है, लेकिन सदृग परिवर्तनके कारण उसे एक कहा जाता है। ग्राप अपने ही जीवनकी ले लीजिए। दो वर्ष पूर्व दूरसे भी आपको सिगरेटका धुआँ नागवार था, ग्रीर ग्रव उसे चावसे पीते हैं। दो वर्ष पूर्व चिडियोको स्वय मारकर फड़फडाते देखना, ग्रापके लिए मनोरजनकी चीज थी, लेकिन ग्रव ग्राप दूसरे द्वारा मारी जाती चिड़ियाको फड़फडाते देख स्वय फडफडाने लगन है। यदि ब्रापको प्रपने मनके भुकाव और उसकी प्रवृत्तियोको लिखने

रहनेका अभ्यास है, तो आप अपनी पिछली दस वर्षोकी डायरी उठाकर पढ डालिये वहाँ आपको कितने ही विचार ऐसे मिलेगे, जिन्हे दस वर्ष पूर्व आप अपना कहते थे, किन्तु दस वर्ष वाद आज यदि कोई आपके ही शब्दोमे आपके पूर्व विचारोको आपके सामने रसे, तो आप साफ इनकार कर देगे कि 'यह मेरा विचार नहीं है, न मेरा विचार कभी ऐसा था।' वस्तुत आपका ऐसा कहना ठीक भी है, क्योंकि आपके पिछले दस वर्षके अनुभवों ने आपको वदल दिया है।

ग्राप कह सकते हैं---मत वदलता है, ग्रात्मा थोड़े ही वदलता है। हमारा कहना है, मनसे परे ग्रात्मा कोई चीज नही। चित्त, विज्ञान, ग्रात्मा—एक ही चीज है। जिस प्रकार चक्षु, श्रोत्र, प्राण, जिल्ला ग्रीर त्वक् इन्द्रियोको हम प्रत्यक्ष ग्रनुभव करते है, वैसे मनको नहीं। हमे मनकी सत्ता क्यो स्वीकार करनी पडती है ? ग्राँखे इमली देखती है, श्रीर जिह्नासे पानी टपकने लगता है। नाक दुर्गन्य सूँघती है, श्रीर हाय नाकपर पहुँच जाता है। ग्राप देखते है, ग्रांख ग्रीर जिह्ना एक नही है, न वे एक दूसरेसे मिली हुई है। इसलिए इन दोनोको मिलानेके लिए एक तीसरो इन्द्रिय चाहिए, ग्रीर वह मन है। पाँची ही इन्द्रियाँ ग्रपने-ग्रपने ज्ञानको जहाँ पहुँचाती है, ग्रौर जहाँसे गरीरके भिन्न-भिन्न ग्रगोको गतिका अनुवासन मिलता है, वह मन है। वही ग्रहण, चिन्तन श्रीर निर्णय करता है। वह ग्रहण ग्रादि कैसे करता है? फीजके कमाण्डरकी तरह ग्रलग बैठकर नहीं, बल्कि जैसे पाँच टघूवोंमें लाल, पीले, हरे, नीले, काले रगका चूर्ण पड़ा हुम्रा हो, म्रीर नीचे एक ऐसी काँचकी नलीसे पानी वह रहा हो, जिसमे पाँचों ट्यूवोके मुँह मिले हुए हो, श्रीर ट्यूवोका मुँह वारी-वारीसे खुल रहा हो। जिस समय जो रग पानीपर पडेगा, पानी उसी रगका हो जायगा। इसी तरह जब ग्रांख काले साँपकी ग्रोर लगती हैं, तो काले साँपका हमें दर्शन होता है। फिर यह ज्ञान तुरन्त मनमें पहुँ-चना है। उम क्षणका मन, जो अपने कारण भून पुराने मनोके अनुभवों-का वीज ग्रपनेमे रखता है, इस नये ज्ञानरूपी चूर्णके गिरनेसे तदाकार

हो, भयके रगमें रँग जाता है। यदि एक क्षण ही माँपको देख हमे क्क जाना हो, तो भी हिलाकर छोड़ दिये पहियेकी भाँति कई क्षण नक एक-एकके वाद उत्पन्न होनेवाला मन उम रगमे रँग जायगा; यद्यपि हर दिनीय क्षणके मनपर उसका ग्रसर फीका पडता जायगा। ग्रीर यदि माँप कर्ट क्षणो तक दिखाई देता रहा, ग्रीर ग्रापकी तरफ भी ग्राता रहा, तो क्षण-क्षणपर उत्पन्न होनेवाले मनपर भयका सचार ग्रीयक होना जायगा। जो वात भयप्रद विषयोंके वारेमे हैं, वही प्रीतिप्रद तथा दूसरे विषयोंके वारेमें भी सममनी चाहिए।

ग्रस्तु, उक्त कारणमें चक्षु ग्रादि इन्द्रियोंके ग्रतिरिक्त हमें उनके सयोजक एक भीतरी इन्द्रियको माननेकी जुरुरत पडती है, जिने मन कहते हैं। इससे परे श्रात्माकी क्या श्रावज्यकता ? यदि कहे कि पुराने अनुभवोको स्मृतिके रूपमे रखनेके लिए, क्योंकि मन तो क्षणिक है (यहापि यह वात वे नहीं कह सकते, जिनके मतसे मन क्षणिक नहीं), तो हम कहेगे---मन क्षणिक है, किन्तु वह ग्रपने परवर्ती मनका कारण भी है। श्रानुविशक नियमके श्रनुसार जैसे माता-पिनाकी बहुत-सी वाते पुत-पीत्रमे ग्राती है, उसी प्रकार पूर्व मन ग्रपने ग्रनुभवोका वीज या मन्कार पिछले मनके लिए वरासतमे छोड जाता है, ग्रीर वही स्मृतिका कारण है। वस्तुत सस्कारका ठप्पा तो क्षणिक वस्तुपर ही लग सकता। ग्रात्मा-को यदि कृटस्य नित्य माने, तो वह ग्रनन्त काल तक एक रस रहनेवाली होगी। भला, सदाके लिए एक रस रहनेवाले ग्रात्मापर यनुभवोका ठप्पा कैसे पड सकता है ? यदि पड सकता है, तो ठप्पा पटने ही उमका रूप-परिवर्तन हो जायगा । स्रात्मा कोई जड पदार्थ नहीं है, जिसके निर्फ वाह्य ग्रवयवपर ही लाछन लगेगा। वह तो चेतनमय है, इसलिए ऐसी श्रवस्थामे इन्द्रिय-जनित ज्ञान उसमें नर्वत्र प्रविष्ट हो जायगा। फिर वह राग, द्रेष, मोह-नाना प्रकारोमेसे किसी एक रूपवाना हो जायगा। तव फिर वह वही ब्रात्मा नहीं हो सकता, जो ठप्पा लगनमे पहले था। श्रतएव वह एक रस भी नहीं हो सकता। फिर श्रात्मा नित्य है कैसे ?

यदि थोड़ी देरकें लिए मान भी लें कि ठप्पा लगता है, तो वह ग्रमीतिक संस्कार भी नित्य ग्रात्मामें लगकर ग्रविचल हो जायगा। तब फिर गुद्धि या मुक्तिकी ग्राया कैसे की जा सकती है ?

यदि कहें कोई नित्य ग्रात्मा नहीं है, तो मनके क्षणिक होनमे, गरीरके नष्ट हो जानेपर ग्रच्छे-बुरे कर्मीका विपाक कैसे होगा ? यहाँ पहले यह समभ ले कि वौद्ध विपाक कैसे मानते है। वे यह नहीं मानते कि हम जो कुछ भले-बुरे काम करते हैं, उसे लिखनेके लिए ईव्वरने हमारे पीछे दूत लेखक लगा रक्खे हैं। हम ग्रच्छे या बुरे जैसे भी कायिक-वाचिक कर्म करते है, सभी कर्मोका उद्गम हमारा मन है। ग्रतः द्वेपयुक्त काम करनेके लिए मनको द्वेपयुक्त वनना पड़ता है; रागयुक्त काम करनेके लिए मनको रागयुक्त वनना पट्ता है। मनकी उस वनावटकी, उस घ्वनिकी गूँज तव तक जारी रहती है, जव तक वह व्ययसे या विरोधी ध्वनिसे ग्राकर टकरानेसे नष्ट नहीं हो जाती। ग्रादमी एक दिनमें कूर नही वन जाता । ग्रापरेशन करनेवाले डाक्टरको भी घीरे-बीरे ग्रपने मनको कड़ा करना पड़ना है, फिर खूनीकी तो वात ही क्या ? जब किसी ग्रसहाय, निरपराय वालिकाको पीटते देख दर्शकोंका मन प्रमावित हुए विना नहीं रहता (यद्यपि वह दूसरी दिशामे—करुणाकी श्रोर), तो स्वय मारनेवालेका मन सस्त हुए विना कैसे रह सकता है ? सुतराम् हम जो काम करते हैं, उसका ग्रसर तत्काल मनपर पड़ता है। जितना ही मन कड़ा होता जाता है—उनना ही उसमें मूक्ष्म मानिमक चिन्तन श्रीर विकासकी योग्यता कम होती जाती है।

ग्रन्छे-बुरे मनोभाव धन ग्रीर ऋणकी तरह है। यदि धनकी रागि ग्रियक रही, ऋणकी कम, तो धनका पलड़ा भारी रहेगा। यह हिसाव मनकी क्षण-झणकी बनावटमें स्वयं होता रहता है। यहाँ हिसावका टोटल महीनो, हफ्तों, दिनोंके बाद नहीं, बिल्क तुरन्त-का-नुरन्त होता रहता है। मनुष्य क्या है, ग्रपने पिछले भने-बुरे ग्रनुभवोका पूर्ण योग। दूसरे क्षण उत्पन्न होनेवाने मनको बहुतसी बातें ग्रपने-जनक मनमे बरासतमें मिलती हैं। यह वरासनका मिलसिला हमारे लडकपनमे वृद्धपन नक रहता है—डमे समभनेमें श्रडचन नहीं होगी। लेकिन बुड़की जिलाके श्रनुसार यह सिलमिला जन्मस पहले भी था, श्रीर मृत्युके वाद भी रहेगा। श्रपने पिछले श्रनुभवोमें बने हुए मनकी उपमा, मृन्यु-श्रणमें जिस वक्त वह इस शरीरकों छोडनेके लिए तैयार रहना है, उस तप्त लीह-शारमें दी जा सकती है, जो एक ऐसी नालीके महारे नीचे बहती चली श्राई हों, जो एक टीलेके पास श्राकर एक जाती हो। उस टीलेके दूसरी श्रोर एक ऐसी दूसरी नाली है, जिसके श्रारम्भपर पर्यास्त चुम्बक-राशि है, नो वह सक्तर इस धारको नालीमें डालनेके लिए सर्वत्र होगी। इसी प्रकार मृत्युके समय चित्र-प्रवाह श्रपनी सस्कार-राशिके नाथ इस जीवनके छोन्पर खडी रहती हैं। वह सस्कार-राशिक्ष्पी चुम्बक समान धर्मवाले समीपत्तम शरीरमें खीचकर फिर उसकी वही पुरानी कार्रवाई शुरू करा देना हैं। यह कम तब तक जारी रहता हैं, जब तक तृष्णाके क्षयमें यह मन्तिन विश्वखिलत हो, निर्वाणको नहीं प्राप्त हो जाती। इस प्रकार कमें, कमं-फल श्रीर जन्मान्तर होता हैं।

जीवको नित्य माननेमें बहुतमे दोप होते हैं। यदि श्राप उन नित्य मानते हैं, तो उसे सिर्फ श्रमर ही नहीं, श्रजन्मा भी मानना होगा। फिर सामीप धर्मोंमे भी तो, जहाँ पुनर्जन्म नहीं मानते, यह मानना होगा कि जीव श्ररव-खरव वर्ष नहीं बल्कि श्रनादि कालसे श्राज तक च्यचाप निश्चेष्ट पड़ा रहा। श्रव एक, पचास, या सी वर्ष तकके निए, विना किसी पूर्व कर्मके, इस दुनियामे जन्मान्व या नेत्रवान्, जन्मरोगी या न्वन्य, मन्दवृद्धि या प्रतिभागाली वन कर उत्पन्न हो गया है, श्रीर मरनेके बाद फिर श्रनन्तकाल तकके लिए श्रपने कुछ वर्षोंके वुरे-भले कर्मोंके कारण स्वर्ग या नरकमे डाल दिया जायगा। क्या इम तरहकी नित्यता बुद्धि-युक्त मानी जा सकती है जो लोग पुनर्जन्म भी मानते है, श्रीर साय-साथ श्रात्माको नित्य भी, उनकी ये दोनो वाते परस्पर विरोधी है। जव वह नित्य है, तो कृदस्य भी है, श्रयीत् सदा एक-रस रहेगा, फिर ऐमी

एक-रस वस्तुको यदि परिगुद्ध मानते हैं, तो वह जन्म-मरणके फेरमे कैंसे पड सकती है ? यदि अगुद्ध है, तो स्वभावतः अगुद्ध होनेसे उसकी मुक्ति कैंसे हो सकती है ? नित्य कूटस्थ होनेपर सस्कारकी छाप उसपर नहीं पड़ सकती, यह हम पहले कह चुके हैं। यदि छापके लिए मनको मानते हैं, तो आत्माको माननेकी जरूरत ही क्या रह जाती है ?

प्रश्न हो सकता है कि यदि मन तथा ग्रात्मा एक है, ग्रीर वह क्षणिक है, तो अनेकतामे-'मैं पहले था, मैं अब हूँ'-ऐसी एकता का भान क्यो होता है ? इसका उत्तर है कि समुदायमे एकत्वकी वृद्धि दुनियाका सार्वभौमिक नियम है। हम संसारकी जिस किसी चीजको लेले, सभी हजारो अणुत्रोसे वनी है, जिनके वीच काफ़ी अन्तर है। यह वात लोहे, प्लेटिनम, हीरे-सभी ठोस-से-ठोस वस्तुकी है। यदि हमारी दृष्टि उतनी सूक्ष्म होती, तो हम उन्हे ऐसे ही ग्रलग-ग्रलग देखते, जैसे पास जानेपर जगलके वृक्ष । इस प्रकार दुनियाके सभी दृश्य पदार्थोंके मूलमे ग्रनेकता होनेपर भी एकताका व्यवहार किया जाता है। ग्रनिंगत टुकडोके वने हुए गरीरको हम एक गरीर कहते हैं। अनेक वृक्षोके वने हुए जगलको एक जंगल कहते हैं। ग्रनेक तारोके भूरमुटको एक तारा कहते हैं। हाँ, एक फर्क ज़रूर हैं। जहाँ घरीर, वन, तारोमें ग्रंशी ग्रीर ग्रंश एक कालमें भीर एक देशमें मौजूद रहते हैं, वहाँ मन प्रतिक्षण एकके वाद एक उत्पन्न होता रहता है। इसके लिए ग्रच्छा उदाहरण वनेठी, चलते वायु यानका पखा, या चलती विजलीका पंखा ले सकते हैं। वनेठी-की रोशनी, या पंखेका पख जल्दी-जल्दी इतने सूक्ष्म कालमे एक स्थानमे दूसरे स्थानपर पहुँचता है कि हम उसे ग्रहण नहीं कर सकते, ग्रीर काल एक स्वतन्त्र मान वन उसे चक्रके रूपमें ला रखता है। इसी प्रकार मन भी इतना शीघ्र अपनी जगह पर दूसरे मनको उपस्थित कर रहा है कि वीचके ग्रन्तरको हम नहीं ग्रहण कर पाने, ग्रीर हमे चककी एकनाका भान होने लगता है। नदीकी घाराको भी तो श्राप एक कहते है, किन्तु वया वह जल हजारो विन्दुग्रोंमे, ग्रीर विन्दु ग्रगणित उद्रजन, ग्रोपजनके

परमाणुग्रोसे, श्रीर परमाणु ग्रनेक घनऋण विशुत्कणोमे (जिनके भीतर चनकर काटनेके लिए काफी यन्तर है), त्रीर फिर मूदमनम ग्रनेकी न्यू-ट्रनोसे नहीं वने हैं ? वस्तुत ससारमें सभी जगह ममुदाय ही की एक कहा जा रहा है। जब हमारी भाषाका यह एक मार्वभौमिक प्रणान है, तव क्षणिक मनकी मन्ति (?? प्रवाह)को साधारण दृष्टिभे हम एक कहने लगे, तो ग्राक्चर्य क्या है ? ग्राञ्चर्य तो यह है कि नारी दुनियामे एक कही जानेवाली चीजोको समृहित देउते हुए भी पूछते है- नमृहित है, तो प्रात्मा क्यो एक मालूम होता है ? संवाल हो सकता है-जब म्रात्मा क्षणिक है, दूसरे क्षण वह रहता ही नहीं, तो उसकी पूर्णना भीर परिशुद्धि कैसे ? उत्तर यह है कि हम मनको क्षणिक मानने हुए भी मनकी सन्तिको क्षणिक नहीं मानते। गंगाका पानी, उसका ग्रायार, दोनो कूल श्रीर वालू सभी वरावर वदल रहे हैं, तो भी सबका प्रवाह बना रहना हैं, जिसे हम एक मान गगा कहते हैं। इसी चित्त-मन्तितिकी परिनादि श्रीर पूर्णता करनी होती है। जितनी ही चित्त-सन्तित राग, देव, मोह-के मलोसे मुक्ति होती है, उतना ही उस पुरुपके कायिक, वाचिक, मान-सिक कर्म परिशुद्ध होते जाते हैं, जिसके फलरवत्प वह व्यक्ति ग्रपने-परायेका उपकार करनेमे समर्थ होता है। जब उसमे राग-द्वेपका गय नहीं रह जाता, तो व्यक्तिगत स्वार्थके केन्द्रपर केन्द्रित तृष्णा कमरा परिवार, ग्राम, देश, भूमण्डल, प्राणिमात्रके स्वार्थको श्रपना वना, श्रपनी परिधिको ग्रनन्त तक पहुँचा देती है। उस वक्त ग्रनन्त परिधिवानी वह तृष्णा वन्वन-रहित हो तृष्णा ही नही रह पाती, उन पुरवके निए निर्वाणका मार्ग उन्मुक्त हो जाता है, ग्रीर वह दु तके फदेने छूट जाता है। मुक्ति तक पहुँचनेके लिए पुरुषको निजी स्वार्थकी मीमा पार कर लोकहितार्थ सब मुख उत्सर्ग करना पडता है (त्राप जातककी मुन्दर वहा-नियोमे देखेगे, पूर्णताके लिए बोधिसत्तको कितना उत्सर्ग करना पटना है)। तृष्णाको छोडना दुखके मार्गको रोकना है, क्योकि दुनियामे अधिकाश दुख तृष्णा ग्रीर स्वार्यके कारण ही तो है ?

इस प्रकार मनके क्षणिक होनेपर, चूँकि चित्त-सन्तिति क्षणिक नही है, इसलिए उसकी पूर्णता और पिरगुद्धि करनीं पड़ती है। वस्तुत यि आत्माको नित्य कूटस्थ आत्मा न मान, उसके स्थानपर क्षण-श्रण उत्पन्न होनेवाले चित्तोकी सन्तितिको माना जाय, तो शब्दपर हमारा कोई आग्रह नहीं है। चूँकि आत्म शब्द नित्य चेतन वस्तुके लिए व्यवहार होता था, इसलिए बुद्धने अन्-आत्म शब्दका प्रयोग किया।

### (३) किसी ग्रन्थको स्वत. प्रमाण न मानना

स्वत. प्रमाण होनेका दावा करनेवाला सिर्फ एक ग्रन्थ नहीं हैं। सभी धर्मवाले ग्रपने-ग्रपने ग्रन्थको स्वत प्रमाण मानते ग्रीर मनवानेकी कोशिश करते हैं। ब्राह्मण वेदको स्वत प्रमाण मानते हैं, जिसकी बहुत-सी बाते ग्रन्थ धर्मवालोकी पुस्तको एव विज्ञानकी कितनी ही प्रयोग द्वारा सिद्ध वातोक विरुद्ध पडती हैं। फिर ऐसा ग्रन्थ स्वत प्रमाण कैसे माना जा सकता है ? यदि कहो कि वेद विज्ञानके प्रयोग-सिद्ध सिद्धान्तोंके विरुद्ध नहीं, तो सवाल होगा—यह कैसे मालूम ? उसकी सिद्धिके लिए ग्रन्तमें बुद्धिका ही ग्राश्रय लेना पडेगा। फिर क्या इससे सिद्ध नहीं होता कि वेदकी प्रामाणिकता भी बुद्धिपर निर्भर है ? फिर तो वेदकी ग्रयेक्षा बुद्धि ही स्वत प्रमाण हुई। जो वात यहाँ वेदके वारेमें कही गई, वही वाइविल, ग्रंजील, कुरान ग्रादि स्वत. प्रमाण मानी जानेवाली पुस्तकोंके वारेमें भी समभना चाहिए। वस्तुत. जब ईश्वर ही नहीं, तो ईश्वरकी पुस्तक कहाँसे होगी ?

पुस्तकोंके स्वत प्रमाण माननेसे दुनियामे कितने भयकर ग्रत्याचार हुए हैं। गेलेलियोकी वह दुर्गति न होती, यदि वाइविलको स्वतः प्रमाण नहीं माना जाता। श्रीर भी कितने वैज्ञानिकोको जानसे हाय न घोना पड़ता, यदि वाइविलको स्वतः प्रमाण न माना जाता। यवन तत्त्व-वेत्ताग्रोंके सहस्राव्दियोंके परिश्रम ग्रन्थरूपमे जिस सिकन्दरियाके पुस्तकालयमे सुरेक्षित थे, उनको जलाकर खाक न किया गया होता, यदि

मुसलमान विजेता कुरानको स्वतः प्रमाण न मानते। किनी ग्रन्यका स्वतः प्रमाण मानना ग्रमहिप्णुताका कारण होता है, इसने दुनियामे हजारो वर्षोसे मनुष्य-जातिको धर्मान्वता, मिथ्या-विश्वास ग्रीर मानिक दासताके गढेमे ही नही गिरा रला है, विल्क इसने ज्ञानके प्रमारमे एकावट पैदा करनेके साथ खूनसे भी धरतीको रँगनेमे मदद दी है। ईमाई धर्म- युद्ध क्या थे, वाइविल ग्रीर क्रानके स्वतः प्रमाण होनेके भगटेके परिणाम।

किसी ग्रन्थका स्वत प्रमाण मानना, उसमे वर्णिन विपयोपर सन्देह न कर श्रागेकी जिज्ञासाको रोक देना है। जिज्ञासा ही दुनियाके वटे-वटे वैज्ञानिक भ्राविष्कारोके करनेमे कारण हुई है। यदि गेनेलियो बाइ-विलके कहे अनुसार पृथिवीको चिपटी मान नेता, तो उसे पृथिवीके गान होनेके प्रमाणोका भान न होता। यदि केप्लर वाइविलके नुयंभ्रमण-को निभ्रन्ति मान लेता, तो पृथिवीके घूमनेके अपने तीन नियमोका कर्तन श्राविष्कार करता ? वस्तुत ग्रन्थके स्वत प्रमाण माननेपर न्युटन गुरुत्वाकर्षणका पता न लगा सकता श्रीर न श्राउन्स्टाइन उसके मद्योचक सापेक्षताका महान् सिद्धान्तका त्राविष्कार कर नकना । वस्तुत ननारमे विद्या, सभ्यता सम्बन्धी जितनी भी प्रगति हुई है, वह ग्रन्थोंके स्वत प्रमाणके इनकारसे हुई है। व्यवहारमे कीन मनुष्य अपने धर्म-ग्रन्यकी स्वत. प्रामाणिकता मानता है ? ग्रन्थ ग्रपने-ग्रपने ममयकी रुढियों, श्रन्य-विश्वासो श्रीर श्रजताग्रोसे जकडे होते हैं । वह श्रपने समयके थार्मिक, सामाजिक एव राजनैतिक व्यवहारोके परिपोषक होते है। मह्न्या-व्दियो वाद वह वाते मरी हुई रहती है, तो भी वह मरे मुदेंको गले मटना चाहते है। सेन्टपालके समय स्त्रियोका सिर ढकना उस समयके फैरानके भ्रनुसार भ्रच्छा समभा जाता हो, किन्तु उस नियायटके कारण भ्राज युरोपकी स्त्रियोको गिरजेमे श्रीर न्यायालयमे कसम खाते वान टोपी लगानेपर मजबूर नयो किया जाय, जब कि दूसरी जगह ममाज उनकी भावव्यकता नहीं समभता है ?

ग्रन्थके स्वत. प्रम.ण होनेके शिए उसके कर्ताको सर्वज्ञ मानना परेगा-

सर्वज्ञ भी सभी देज, सभी काल, सभी वस्तुके सम्बन्वमे। फिर यदि कोई सर्वज हमारे पैदा होनेसे हजार वर्ष पूर्व हमारे द्वारा किये जानेवाले यच्छे-बुरे सभी कर्मोंको जानता था, तव तो हम ग्राज वैसा करनेपर मज-वूर है, अन्यया उसकी सर्वजता भूठ हो जायगी। फिर मनुष्य ऐसे मर्वज्ञके हायमे क्या कठपुतली मात्र नहीं हैं ? फिर कठपुतलीको ग्रपने लिए ग्रच्छा-वुरा काम चुनने ग्रीर करनेका क्या ग्रविकार ? ग्रीर तव ऐसे वर्म उसके ग्रन्थ ग्रीर उसमें कही गई शिक्षाग्रोका प्रयोजन क्या ?

परिगुद्ध ग्रीर मुक्त वननेके लिए कर्म करनेमे मनुष्यका स्वतन्य होना जरूरी है। कर्म करनेकी स्वतन्त्रताके लिए वृद्धिका स्वतन्त्र होना जरूरी है। वुद्धि-स्वातन्त्र्यके लिए किसी ग्रन्यकी परतन्त्रताका न होना त्रावञ्यक हैं। वस्तुत. किसी ग्रन्थकी प्रामाणिकता उसके वृद्धिपूर्वक होनेपर निर्भर है, न कि वृद्धिकी प्रामाणिकता ग्रन्थपर।

उक्त तीन ग्रस्वीकारात्मक वातें है, जिन्हें बुद्ध-वर्म मानता है।

## (४) जीवन-प्रवाहको इस शरीरके पूर्व और पश्चात् भी मानना

वच्चेकी उत्पत्तिके साथ उसके जीवनका ग्रारम्भ होता है। वच्चा क्या है ? जरीर ग्रीर मनका समुदाय। जरीर भी कोई एक इकाई नहीं है, विल्क एक कालमें भी अनंख्य अण्योका समुदाय। यह अणु हर क्षण वदल रहे है, ग्रीर उनकी जगह उनके समान दूसरे ग्रणु उत्पन्न हो रहे है। इस प्रकार क्षण-क्षण बरीरमे परिवर्तन हो रहा है। वर्षों वाद वस्तुतः वही गरीर नही रहता, किन्तु परिवर्तन सदृश परमाणुत्रों द्वारा होता है, इसलिए हम कहते हैं-वह वही है। जो वात यहाँ शरीरकी है, मनपर भी लागू होती है, फर्क यही है कि मन नूक्ष्म है, उसका परिवर्तन भी मुक्स है, श्रीर पूर्वापर रूपोंका भेद भी मुक्स है, इसलिए उस भेटका समभना दुष्कर है। ब्रात्मा ब्रीर मन एक ही हैं, ब्रीर ब्रात्मा कण-क्षण वदल रहा है, यह हम दूसरी जगह कह ग्राये हैं।

गरीर ग्रीर मन (= ग्रात्मा) दोनो वदल रहे है। किसी क्षणके वालकके जीवनको ले लीजिए, वह अपने पूर्वके जीवनायके प्रभावसे प्रभा-वित मिलेगा। क ख सीखनेसे लेकर वीचकी श्रेणियोमे होता हुमा जब वह एम॰ ए॰ पास हो जाता है, उसके मनकी सभी परिवर्ती अवस्था उसकी पूर्ववर्ती ग्रवस्थाका परिणाम है। वहां हम किनी विचली एक कडीको छोड नहीं सकते। बिना मैट्रिकसे गुजरे कैंमे कोई एफ० ए० मे पहुँच सकता है ? इस प्रकार कार्य-कारण-शृक्तला जन्मसे मन्ण तक म्रटूट दिखाई पडती है। प्रयन है, जब जीवन इनने तम्बे नमय नक कार्य-कारण-सम्बन्धपर अवलम्बित मालूम होता है और वहाँ कोई स्थिति श्राकस्मिक नही मिलती, तो जीवनके श्रारम्भमे उसमे कार्य-कारण नियम-को श्रस्वीकार कर क्या हम उसे श्राकिस्मक नहीं मान रहे हैं ? श्राकिस्म-कता कोई सिद्धान्त नहीं हैं, क्योंकि उसमें कार्य-कारणके नियमोसे ही इनकार कर देना होता है, जिसके विना कोई वात सिद्ध नहीं की जा सकती। यदि कहे---माता-पिताका गरीर जैसे ग्रपने ग्रनुरूप पुत्रके गरीरको जन्म देता है, वैसे ही उनका मन तदनुरूप पुत्रके मनको जन्म देता है, तो कुछ हद तक ठीक होनेपर भी यह वात सर्वाशम ठीक नहीं जैनती। यदि ऐसा होता, तो मन्दवृद्धि माता-पिताग्रोको प्रतिभागानी पुत्र, ऐसे ही प्रतिभागाली माता-पितायोको मन्दवृद्धि पुत्र न उत्पन्न होते। पटितको सतान बहुवा मुर्ख देखी जाती है । ये दिनकते हट जाती है, यदि हम जीवन-प्रवाहको इस शरीरके पहलेसे जान ले। फिर तो हम कह सकते है, हर एक पूर्व जीवन परिवर्ती जीवनको निर्माण करता है। जिस प्रकार यानसे निकला लोहा, पिघलाकर बना कच्चा लोहा और अनेको बार ठडा और गरम करके वना फीलाद तीनो ही लोहे हैं, तो भी उनमे नस्कारकी मात्रा जैसी कम-ज्यादा है, उसीके अनुसार हम उन्हे कम-प्रविक नस्कृत पाते हैं। प्रतिभाशाली वालककी वृद्धि फौलादकी तरह पहलेके चिर-ग्रभ्यासमे सुसस्कृत है। मानसिक अभ्यासका यद्यपि स्मृतिके रूपमे मर्वया उप-स्थित रहना श्रत्यावश्यक नहीं हैं, परन्तु तदनुमार न्यूनाधिक नस्कृत

तो बहुत जरूरी है। इस जन्ममे भी कालेज छोडनेके बाद, कुछ ही वर्षीमे पाठ्य-पुस्तकोके रटे हुए वहुतसे नियम, मूत्र भूल जाते है, लेकिन इसका मतलव यह नही कि सारे अध्ययनका परिश्रम व्यर्थ जाता है। ताजे घडेमे कुछ दिन रखकर निकाल लिये गये घीकी भाँति, भूल जानेपर भी जो विद्याध्ययन-संस्कार मनके भीतर समा गया रहता है, वही जिक्षाका फल है। कालेज छोडे वर्पों हो जावे, एव पढी वातोको भूल जानेपर भी, जैसे मनुष्यकी मानसिक सस्कृति उसके पूर्वके विद्याभ्यास को प्रमाणित करती है, उसी प्रकार गैंगवमे भलकनेवाले प्रतिभाको वयो न पूर्वके श्रभ्यासका परिणाम माना जाय<sup>?</sup> वस्तुत श्रानुविशकता श्रीर वाता-वरण मानसिक शक्तिके जितने अशके कारण नहीं है--श्रीर ऐसे अश काफी हैं (मेधाविता-मन्दवुद्धिता, भद्रता-नृगसता श्रादि कितने ही प्रपैतृक गुण मनुष्यमे अकसर दिखाई पडते हैं) उनका कारण इससे पूर्वके जीवन-प्रवाहमे ढूँढना पडेगा । एक तरुण वडी तपस्यासे प्रध्ययनकर जिस समय उत्तम श्रेणीमे एम० ए० पास करता है, उसी समय ग्रपने परिश्रमका पारितोषिक पाये विना उसका यह जीवन समाप्त हो जाता है, उसके इस परिश्रमको शरीरके साथ विनष्ट हो गया माननेको अपेक्षा क्या यह अच्छा नही है कि उसे प्रतिभाशाली शिशुके साथ जोड़ दिया जाय? श्रपडित माता-पिताके ग्रसाधारण गणितज्ञ, संगीतज्ञ शिशु देखे गये हैं। उक्त कमसे विचारनेपर हमें मालूम होता है कि हमारा इस गरीरका जीवन-प्रवाह एक सुदीर्घ जीवन-प्रवाहका छोटा-सा वीचका ग्रश है, जिसका पूर्वकालीन प्रवाह चिरकालसे ग्रा रहा है, ग्रीर परकालीन भी चिरकाल तक रहेगा। चिरकाल ही हम कह सकते है, क्योकि अनन्तकाल कहनेपर श्रनंतकालसे सचित रागिमे कुछ वर्षीका संचित सस्कार कोई विशेष प्रभाव नहीं रख सकता, जैसे खारे समुद्रमें एक छोटी-मी मिश्रीकी डली। जीवनमे हम प्रभाव होता देखते है, ग्रीर व्यक्ति ग्रीर समाज वेह्तर वनने-की इच्छा रखकर तभी प्रयत्न कर सकते है, यदि जीवनकी संस्कृतिको श्रनन्तकालसे प्रयत्नका नहीं, विन्क एक परिमित कालके प्रयत्नका परि-

णाम मान ले। वस्तुत अनन्तकाल और अकाल दोनो हो भिन्न-भिन्न मानिसक सस्कृतियोके भेदको आकस्मिक बना देते है। जीदन-प्रवाह इस शरीरसे पूर्वसे आ रहा है, और पीछे भी रहेगा, तो भी अनदि और अनन्त नहीं है। इसका आरम्भ तृष्णा या स्वार्थपरतासे हैं, और तृष्णाके क्षयके साथ इसका क्षय हो जाता है।

जीवन-प्रवाहको इस णरीरसे पूर्व और पश्चात्काल भी माननेपर हम निकम्मे-से-निकम्मे श्रादमीको भी वेहतर वननेकी श्राणा दिला नकते हैं। किसी ऊँचे श्राद्मिके लिए, लोक, समाज या दूमरे व्यवितके उत्कर्षके लिए, तभी अपने इस जीवनका उत्सर्ग तक कर देनेवाले पुरुपोक्ती पर्याप्त सख्या मिल सकती है। तभी मनुष्य अपने अच्छे-बुरे कर्मोके दायित्वको पूरी तरह समभ कर दूसरेके श्रपकारसे श्रपनेको रोकनेके लिए तैयार हो सकता है। समाजके हितके लिए व्यक्तियोका श्रात्म-शिवानके लिए तैयार रहना एव समाजके श्रपकार करनेमे व्यक्तियोका श्रात्म-निगह ये दोनो वाते लोकको वेहतर बनानेके लिए श्रनिवार्यतया श्रावय्यक है। लोकोन्नति वस्तुतः इन्ही दा वातोपर निर्भर है। उर्मा जरीरको श्रादम श्रीर श्रन्तम मान लेनेपर उन दोनों वातोकेलिये श्रादमीको श्रेरक वस्तुका श्रत्यन्ताभाव यदि नही, तो इतना श्रभाव जलर हो जायगा, जिससे ऊपर वढनेकी गति एक जायगी, श्रीर फलत पीछेकी श्रोर गिरावट श्रारम्भ हो जायगी।

वृद्धकी शिक्षा और दर्शन इन चार सिद्धान्तोपर अवलिम्ब है। पहले तीनो सिद्धान्त वीद्ध धमंको दुनियाके अन्य धमोंसे पृथक् करते हैं। ये तीनो सिद्धान्त भीतिकवाद और बुद्ध-धमंमे समान है। किन्नु चीयी बात, अथात् जीवन-प्रवाहको इसी अरीरतक परिमीमित न मानना, इने भौतिकवादसे पृथक् करता है, और साथ ही व्यवित्रकेनिये भविष्यको आशामय वनानेका यह एक सुदर उपाय है, जिसके विना किमी आदर्श-वादका कार्यरूपमे परिणत होना दुक्कर है।

चारो सिद्धान्तो मे पहले तीन, तीन वड़ी परतन्त्रताग्रोमे मनुष्पको

मुक्त कराते हैं । चौथा श्राशामय भविष्यका सन्देश देता है श्रीर शील सदाचारकेलिये नीव वनाता है। चारोका जिसमें एकत्र सम्मेलन है, वही बुद्ध-धर्म है।

## द्वितीय ऋध्याय

## गौतम बुद्ध ( ५६३-४८३ ई० पू० )

दो सदियो तकके भारतीय दार्शनिक दिमागंकि जवदंस्त प्रयासका श्रन्तिम फल हमें बुद्धके दर्शन—क्षणिक श्रनात्मवाद—के रूपमें मिलता है। श्रागे हम देखगे कि भारतीय दर्शनघाराश्रोमें जिमने काफी समय तक नई गवेपणाश्रोको जारी रहने दिया, वह यही घारा थी।—नागा-र्जुन, श्रसग, वसुववु, दिइ्नाग, धर्मकीति,—भारतके श्रप्रतिम दार्शनिक इसी घारामें पैदा हुए थे। उन्हींके ही उच्छिष्ट-भोजी पीछेंके प्राय. सारे ही दूसरे भारतीय दार्शनिक दिखलाई पडते हैं।

#### १-जीवनी

सिद्धार्यं गीतमका जन्म ५६३ ई० पू०के प्रासपाम हुम्रा था। उनके पिता गुद्धोदनको घाक्योका राजा कहा जाता है, किन्तु हम जानते हैं कि शुद्धोदनके साथ-साथ भिद्ध्यं भीर दण्डपाणि को भी भाक्योका राजा कहा गया; जिससे यही भ्रयं निकलता है कि शाक्योंके प्रजातनकी गण-सस्या (=सीनेट या पार्लामेंट)के सदम्योको लिच्छिवगणकी भांति राजा कहा जाता था। सिद्धार्थकी मां मायादेवी ग्रपने मैके जा रही थी, उसी वक्त किपलवस्तुसे कुछ मीलपर लुम्बिनी नामक भाजवनमें मिद्धार्थं पैदा हुए। उनके जन्मसे ३१८ वर्ष बाद तथा अपने राज्यामिपेकके बीमवें साल भ्रशोकने इसी स्थानपर एक पापाण स्तम्भ गाडा था, जो त्रव भी वहाँ

<sup>&#</sup>x27; चुल्लवग्ग (विनय-पिटक) ७, ("वुद्धचर्या", पृ० ६०)

मीजूद है। सिद्धार्थके जन्मके सप्ताह वाद ही उनकी माँ मर गई, श्रीर उनके पालन-पोपणका भार उनकी मौमी तथा मौतेली माँ प्रजापती गौतमीके ऊपर पड़ा। तरुण सिद्धार्थको ससारमे कुछ विरक्त तथा श्रविक विचार-मग्न देख, शुद्धोदनको उर लगा कि कही उनका लडका भी साबुश्रोके वहकावेमे श्राकर घर न छोड़ जाये; इसकेलिए उसने पड़ोसी कोलिय गण (=प्रजातंत्र)की सुन्दरी कन्या भद्रा कापिलायनी (या यशोवरा)ने विवाह कर दिया। सिद्धार्थ कुछ दिन श्रीर ठहर गये, श्रीर इस वीचमें उन्हें एक पुत्र पैटा हुआ, जिसे अपने उठते विचार-चन्द्रके ग्रसनेकेलिए राहु समभ उन्होंने राहुल नाम दिया। वृद्ध, रोगी, मृत श्रीर प्रम्नजित (=मंन्यासी)के चार दृथ्योको देव उनकी ससारसे विरक्ति पक्की हो गई, श्रीर एक रात चुपकेमे वह घरे निकल भागे। इसके वारेमें बुद्धने स्वयं चुनार (=स्मुमारिगरि)मे वत्सराज उदयके पुत्र वोविराज-क्मारसे कहा था'—

"राजकुमार ! बुद्ध होनेसे पहिले....मुफे भी होता या— 'मुखमे सुख नही प्राप्त हो सकता दु.खमें मुख प्राप्त हो सकता है।' इसलिए....में तरण बहुत काले केशोबाला ही, मुन्दर यौवनके साथ, प्रथम वयसमें माता-पिताको श्रश्रुमुख छोड़ घरसे....प्रव्रजित हुग्रा। ....(पहिले) श्रालार कालाम (के पास)....गया।...."

श्रालार कालामने कुछ योगकी विधियाँ वतलाई, किन्तु सिद्धार्थकी जिज्ञासा उससे पूरी नहीं हुई। वहाँसे चलकर वह उदक रामपृत्त (=उद्रक्त रामपृत्र) के पास गये, वहाँ भी योगकी कुछ वान सीख नके; किन्तु उसमें भी उन्हें सन्तोप नहीं हुग्रा। फिर उन्होंने वोधगयाके पास प्राय छैं वर्षों तक योग श्रीर श्रनशनकी भीषण तपस्या की। इस तपस्याके वारेमें वह खुद कहते हैं —

"मेरा शरीर (दुर्वलता)की चरमसीमा नक पहुँच गया था। जैसे

<sup>ै</sup> मिक्तिम-निकाय, २।४।५ (ग्रनुवाद, पृ० ३४५) ै वही, पृ० ३४८

.. प्रासीतिक (ग्रस्सी मालवाले)की गाँठ . वैम ही मेरे श्रग प्रत्यग हो गए थे। . .जैसे ऊँटका पैर वैम हो मेरा कून्हा हो गया था। जैसे .. .सूत्रोकी (ऊँची नीची) पाँती दैसे ही पीठके काँटे हो गये थे। जैसे शालकी पुरानी कडियाँ टेडी-मेडी होती है, वैमी ही मेरी पाँमुं लियाँ हो गई थी। . .जैसे गहरे कूएमे तारा, वैम ही मेरी गाँखें दिखाई देती थी। जैसे कच्ची तोडी कटवी लीकी हवा-पूपमे चुचक जाती है, मुर्का जाती है, वैसे हो मेरे शिरकी खाल चुचक मुर्का गई थी। . उस ग्रनगनसे मेरे पीठके काँटे ग्रीर पैरकी खाल विलकुल सट गई थी। . यदि में पाखाना या पेनाव करनेकेलिए (उठता) तो वही महराकर गिर पडता। जब में कायाको सहराते हुए, हायमें गांत्रको मसलता, तो. . .कायासे सडी जडवाले रोम भट पटने। . . . मनुष्य. . कहते—'श्रमण गीतम काला है' कोई. . . . कहते—'. . . काला नहीं स्याम'। . कोई . . कहते—'. . . मगुरवर्ण है'। मेरा वैसा परिजुद्ध, गोरा (=परि-ग्रवदात) चमटेका रग नष्ट हो गया था। . .

"...लेकिन . मैने इस (तपम्या) मे उस चरम.... दर्शन...को न पाया। (तव विचार हुया) बोधि (= ज्ञान)केलिए क्या कोई दूसरा मार्ग है ?....तव मुक्ते हुया—'... मैने पिता (= शुद्धोदन) शाक्यके खेतपर जामुनकी ठडी छायाके नीचे वैठ. .. प्रथम ध्यानको प्राप्त हो विहार किया था, घायद वह मार्ग बोधिका हो। :...(किन्तु) इस प्रकारकी श्रत्यन्त छुण पतली कायम्से वह (ध्यान-)मुख मिलना सुकर नहीं है।. फिर मै म्यूल श्राहार—दाल-भात—ग्रहण करने लगा।. . उस ममय मेरे पास पांच निधु रहा करते थे।. ..जव मै स्यूल श्राहार.. . ग्रहण करने लगा। तो वह पांचो भिक्षु.... उदासीन हो चले गये। .. "

श्रागेकी जीवनयात्राके वारेमें बुद्ध अन्यत्र कहते हैं ---

<sup>&#</sup>x27;म० नि०, १।३।६ (म्रनुवाद, पृ० १०५)

"मैंने एक रमणीय भूभागमें, वनखडमे एक नदी (=िनरजना)को वहते देखा। उसका घाट रमणीय ग्रीर क्वेत था। यही ध्यान-योग्य स्थान है, (सोच) वहाँ वैट गया। (ग्रीर)....जन्मनेके दुष्परिणामको जान....ग्रनुपम निर्वाणको पा लिया....मेरा ज्ञान दर्जन (= साक्षात्कार) वन गया, मेरे चित्तकी भुक्ति ग्रचल हो गई, यह ग्रन्तिम जन्म है, फिर ग्रव (दूसरा) जन्म नहीं (होगा)।"

सिद्धार्यका यह ज्ञान दर्शन था—दु स है, दु सका हेतु (=समुदय), दु सका निरोध-(=िवनाश) है ग्रीर दु स-िनरोधका मार्ग। 'जो धर्म (=वस्तुए घटनाए) है, वह हेतुस उत्पन्न होते हैं। उनके हेतुको, दुद्धने कहा। ग्रीर उनका जो निरोध है (उसे भी), ऐसा मत रखनेवाला महा श्रमण।"

सिद्धार्थने उनतीस सालकी ग्रायु (५३४ ई० पू०)में घर छोडा। छै वर्ष तक योग-तपस्या करनेके बाद घ्यान ग्रीर चिन्तन द्वारा ३६ वर्षकी ग्रायु (५२८ ई० पू०)में बोधि (= ज्ञान)प्राप्त कर वह बुद्ध हुए। फिर ४५ वर्ष तक उन्होने ग्रपने धर्म (= दर्शन)का उपदेश कर ८० वर्षकी उम्रमें ४८३ ई० पू०में कुमीनारा में निर्वाण प्राप्त किया।

## २-साधारग विचार

बुद्ध होनेके वाद उन्होंने सबसे पहिले अपने ज्ञानका अधिकारी उन्हीं पाँचो भिक्षुत्रोको समभा, जो कि अनशन त्यागनेके कारण पतित समभ उन्हें छोड गये थे। पता लगाकर वह उनके आश्रम ऋपि-पतन मृगदाव (सारनाथ, वनारस) पहुँचे। बुद्धका पहिला उपदेश उसी शकाको हटानेके लिए था, जिसके कारण कि अनशन तोड आहार आरम्भ करनेवाले गीतम-

<sup>&</sup>lt;sup>र</sup> "ये धर्मा हेतुप्रभवा हेतुं तेषां तयागतो ह्यवदत् । तेषां च यो निरोघ एवंवादी महाश्रमणः ।" <sup>र</sup>कसया, जिला गोरखपुर ।

को वह छोड ग्राये थे। बृद्धने कहा ---

"भिक्षुग्रो । इन दो ग्रतियो (=चरम-पथो)को.. नहीं नेवन करना चाहिए।—(१) . काम-मुन्वमें लिप्त होना,... (२). गरीर पीडामें लगना।—इन दोनो ग्रतियोको छोट . (मै)ने मध्यम-मागं खोज निकाला है, (जो कि) प्रांख देनेवाला, ज्ञान करानेवाला गान्ति (देने)वाला है। . वह (मध्यम्न-मागं) यहीं ग्रायं (=श्रेष्ट) ग्रप्टागिक (=ग्राह ग्रगोवाला)मागं है, जैमे कि—ठीक दृष्टि (=दर्पन), ठीक सकल्प, ठीक वचन, ठीक वर्म, ठीक जीविका, ठीक प्रयत्न, ठीक स्मृति ग्रीर ठीक ममाधि।. ."

#### (१) चार श्रार्व-सत्त्य---

दु ख, दु ख-ममुदय (०हेतु), दु य निरोध, दु यनिरोधगामी मार्ग— जिनका जित्र ग्रभी हम कर चुके हैं, टन्हें बुट्टने ग्रार्य-सत्त्य—श्रेष्ट सच्चा-इयाँ—कहा है।

क. दु:ख-सत्त्यकी व्यारया करते हुए बुडने कहा है—"जन्म भी दुख है, बुढापा भी दुख है, मरण.... शोक-रदन—मनकी विक्रना— हैरानगी दुख है। श्र-प्रियसे सयोग, प्रियने वियोग भी दुख है, इच्छा करके जिसे नहीं पाता वह भी दुख है। सक्षेपमे पाँचो उपादान स्कन्ध दुख है।"

( पाँच उपादान स्कंघ ) — रूप, वेदना, सज्ञा, सस्कार, विज्ञान— यही पाँचो उपादान स्कंघ है।

(a) रूप-चारो महाभूत--पृथिवी, जल, वाय्, श्रीन, यह रूप-उपादान स्कध है।

<sup>&#</sup>x27; "धर्मचकप्रवर्त्तन-सूत्र"---सयुत-निकाय ५५।२।१ ("बृद्धचर्या", पृ० २३)

<sup>ै</sup>महासत्तिपट्टान-सुत्त (दीघ-निकाय, २।६)

- (b) वेदना—हम वस्तुग्रो या उनके विचारके नम्पकंमे ग्रानेपर जो सुख, दुख, या न मुख-दुखके रूपमें ग्रनुभव करते हैं, इसे ही वेदना स्कथ कहते हैं।
- (c) संज्ञा—वेदनाके वाद हमारे मस्तिप्कपर पहिलेसे ही श्रिकत संस्कारो द्वारा जो हम पहिचानते हैं—'यह वही देवदत्त हैं', इसे सज्ञा कहते हैं।
- (d) संस्कार—रूपोकी वेदनात्रो ग्रौर सज्ञात्रोका जो सस्कार मस्तिप्कपर पडा रहता है, ग्रौर जिसकी सहायतासे कि हमने पहि-चाना—'यह वही देवदत्त है', इसे संस्कार कहते हैं।
  - (e) विज्ञान-चेतना या मनको विज्ञान कहते हैं।

ये पांचो स्कथ जब व्यक्तिकी तृष्णाके विषय होकर पास ग्राते है, तो इन्हें ही उपादान स्कंध कहते हैं। बुद्धने इन पाँचो उपादान-स्कंधोको दु ख-रूप कहा है।

ख. दु:ख हेतु—दु खका हेतु क्या है ? तृष्णा—काम (भोग) की तृष्णा, भवकी तृष्णा, विभवकी तृष्णा। दिन्द्रियों के जितने प्रिय विषय या काम है, उन विषयों के साथ संपर्क, उनका ख्याल, तृष्णाको पैदा करता है। "काम (—प्रिय भोग) केलिए ही राजा भी राजाग्रोसे लड़ते हैं, क्षत्रिय भी क्षत्रियों से, ब्राह्मण भी बाह्मणों से, गृहपित (—वैश्य) भी गृहपित से, माता भी पुत्रसे, पुत्र भी माता से, पिता पुत्रसे, पुत्र पिता से. मार्ड मार्ड मे, विहन मार्ड मे, भाई विहन से, मित्र मित्रसे लड़ते हैं। वह ग्रापसमें कलह-विग्रह-विवाद करते एक दूसरेपर हाथसे भी, दंडसे भी, शस्त्रसे भी ग्राह्मण करते हैं। वह (इससे) मर भी जाते हैं, मरण-समान दु.खको प्राप्त होते हैं।"

ग, दु:ख-विनाश—उसी तृष्णांके ग्रत्यन्त निरोव, परित्याग विनाशको दुख-निरोध कहते हैं। प्रिय विषयो ग्रौर तिद्वपयक विचारो-विकल्पोंमे जब तृष्णा छूट जाती है, तभी तृष्णाका निरोध होता है।

१ मज्भिम-निकाय, १।२।३

तृष्णाके नाग होनेपर उपादान (=विषयोके नग्रह करने)का निरोध होता है। उपादानके निरोधसे भव (=लोक)का निरोध होता है, भव निरोधसे जन्म (=पुनर्जन्म)का निरोध होता है। जन्मके निरोधने बुढापा, मरण, शोक, रोना, दुख, मनकी खिन्नता, हैरानगी नष्ट हो जानी है। इस प्रकार दूखोका निरोध होता है।

यही दु खनिरोध बुद्धके सारे दर्शनका केन्द्र-विन्दु है।

घ. दु:ख-विनाशका मार्ग—दुख निरोधकी भ्रोर ले जानेवाला मार्ग वया है ?— आर्य प्रष्टागिक मार्ग जिन्हें पहिले गिना भ्राए है। भ्रार्य-श्रष्टागिक मार्गकी ग्राठ वातोको ज्ञान (=प्रज्ञा), सदाचार (=शील) श्रीर योग (=समाधि) इन तीन भागो (=स्कथो)मे वाँट-नेपर वह होते है—

(क) ठीक ज्ञान---

(a) ठीक (=सम्यग्) दृष्टि—कायिक, वाचिक, मानसिक, भले वुरे कर्मोंक ठीक-ठीक ज्ञानको ठीक दृष्टि कहते हैं। भले वुरे वर्म उन प्रकार है—

बुरे कर्म भले कर्म श्रीहंसा ग्र-हिमा कायिक र चोरी ग्र-चोरी श्र-चोरी ग्र-व्यिमचार श्र-व्यिमचार

| वाचिक  | {४. मिथ्याभाषण        | - ग्र-मिथ्याभाषण |
|--------|-----------------------|------------------|
|        | ४. चुगली              | न-चुगली          |
|        | ६. कटुभाषण            | ग्र-कटुभाषण      |
|        | ७. वकवास              | न-यकवास          |
| मानसिक | ८ लोभ                 | य-लो <b>र्भ</b>  |
|        | <b>६. प्रतिहिं</b> सा | श्र-प्रतिहिंसा   |
|        | (१० भृठी घारणा        | न-भूठी घारणा     |

'दु ख, हेतु, निरोध, मार्गका ठीकसे ज्ञान ही ठीक दृष्टि (=दर्शन) कही जाती है।

(b) ठीक संकल्प--राग-, हिंसा-, प्रतिहिंसा-,रिट्त सकल्पको ही ठीक सकल्प कहते हैं।

#### (ख) ठीक श्राचार--

- (a) ठीक वचन--भूठ, चुगली, कटुभाषण ग्रीर वकवाससे रहित सच्ची मीठी वातोका बोलना।
  - (b) ठीक कर्म--हिंसा-चोरी-व्यभिचार-रहित कर्म ही ठीक कर्म है।
- (c) ठीक जीविका—भूठी जीविका छोड़ सच्ची जीविकासे गरीर-यात्रा चलाना। उस समयके शासक-शोपक समाजद्वारा अनुमोदित सभी जीविकाओमें सिर्फ प्राणि हिंसा संवधी निम्न जीविकाओको ही बुद्धने भूठी जीविका कहा —

"हथियारका व्यापार; प्राणिका व्यापार, मांसका व्यापार, मधका व्यापार, विषका व्यापार।"

#### (ग) ठीक समाधि---

(a) ठीक प्रयत्न (=व्यायाम)—इन्द्रियोपर संयम, बुरी भाव-नाग्रोंको रोकने तथा श्रच्छी भावनाश्रोंके उत्पादनका प्रयत्न, उत्पन्न श्रच्छी

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> भ्रंगुत्तर-निकाय, ५

भावनात्रोको कायम रखनेका प्रयतन ये ठीक प्रयतन है।

- (b) ठीक स्मृति—काया, वेदना, चित्त ग्रीर मनके धर्मोकी ठीक स्थितियो—उनके मलिन, क्षण-विष्वमी ग्रादि होने—का नदा न्मरण रखना।
- (c) ठीक समाधि— "चित्तकी एकाग्रताको समाधि कहते है"। ठीक समाधि वह है जिसमे मनके विक्षेपोको हटाया जा सके। बुढ़की शिक्षाग्रोको श्रत्यन्त मक्षेपमे एक पुरानी गाथामे इसंतरह कहा गया है—

"सारी वुराइयोका न करना, श्रीर श्रच्छाउयोका मपादन करना; श्रपने चित्तका मयम करना, यह वुद्धकी शिक्षा है।"

श्रपनी शिक्षाका क्या मुख्य प्रयोजन है, इसे बुद्धने इस तरह बत-लाया है<sup>3</sup>—

"भिक्षुग्रो । यह ब्रह्मचर्य (=भिक्षुका जीवन) न लाभ-मत्कार-प्रगसा केलिए हैं, न शील (=सदाचार)की प्राप्तिकेलिए, न समाधि प्राप्तिके-लिए, न ज्ञान=दर्शनकेलिए हैं । जो न ग्रटूट चित्तकी मृक्ति हैं, उसीकेलिए

. यह ब्रह्मचर्य है, यही सार है, यही उसका श्रन्त है।

बुद्धके दार्गिनक विचारोको देनेसे पूर्व उनके जीवनके वाकी भ्रयको समाप्त कर देना जरूरी है।

सारनाथमे ग्रपने धर्मका प्रथम उपदेश कर, वही वर्षा विता, वर्षाके ग्रन्तमें स्थान छोडते हुए प्रथम चार मासोमे हुए ग्रपने साठ जिप्योको उन्होने इस तरह सबोधित किया—

"भिक्षुत्रो । बहुत जनोके हितकेलिए, बहुत जनोके सुसकेलिए, लोकपर दया करनेकेलिए, देव-मनुष्योके प्रयोजन-हित-सुसकेलिए विचरण करो। एक साथ दो मत जाग्रो।. . मैं भी. ..उरुवेला...सेनानी-गाममे . धर्म-उपदेशकेलिए जा रहा हूँ।"

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>म० नि०, १।५।४ <sup>९</sup>म० नि०, १।३।६ <sup>९</sup>सयुतत्त-नि०, ४।१।४

इसके वाद ४४ वर्ष । वृद्ध जीवित रहे । इन ४४ वर्षोके वरसातके तीन मासोको छोड वह वरावर विचरते, जहाँ-तहाँ ठहरते, लोगोको अपने धर्म श्रीर दर्शनका उपदेश करते रहे । वृद्धने वृद्धत्व प्राप्तिके वादकी ४४ वर सातोको निम्न स्थानोपर विताया था—

| स्थान                                 | ई० ू० | स्थान                | ई० पू०  |
|---------------------------------------|-------|----------------------|---------|
| (लुविनी जन्म                          | ५६३)  | वीच)                 | ५१७     |
| (वोवंगया वुद्धत्वमें                  | ५२५)  | १३. चालिय पर्वत (विह | ार) ५१६ |
| १. ऋषिपतन (सारनाथ)                    | ५२८   | १४. श्रावस्ती (गोडा) | ሂየሂ     |
| २-४. राजगृह ५                         | २७-२५ | १५. कपिलवस्तु        | प्र१४   |
| ५. वैशाली                             | ४२४   | १६. ग्रालवी (ग्ररवल) | प्र१३   |
| ६ मंकुल पर्वत (विहार)                 | ५२३   | १७. राजगृह           | ५१२     |
| ७ (त्रयस्त्रिश ?)                     | ५२२   | १८ चालिय पर्वत       | ५११     |
| <ul> <li>पुसुमारगिरि(=चुना</li> </ul> | र)५२१ | १६. चालिय पर्वत      | ५१०     |
| ६. कौशाम्बी (इलाहाबाद) ५२०            |       | २० राजगृह            | 30%     |
| १०. पारिलेयक (मिर्जापुर)              | ) ५१६ | २१-४५ श्रावस्ती ५    | ,०५-४८४ |
| ११. नाला (विहार)                      | ५१५   | ४६ वैशाली            | ४८३     |
| २. वैरजा (कन्नोज-मथुराके              |       | (कुसीनारामे निव      | णि ४८३) |

ं उनके विचरणका स्थान प्रायः सारे युक्त प्रान्त श्रीर सारे विहार तक सीमित था। इससे वाहर वह कभी नहीं गये।

#### (२) जनतंत्रवाद---

हम देख चुके हैं, कि जहाँ वुद्ध एक श्रोर श्रत्यन्त भोग-मय जीवनके विरुद्ध थे, वहाँ दूसरी श्रोर वह शरीर सुखानेको भी मूर्खता समभते थे। कर्मकाड, भक्तिकी श्रपेक्षा उनका भुकाव ज्ञान श्रीर वुद्धिवादकी श्रोर

<sup>&#</sup>x27;बुद्धके जीवन श्रीर मुख्य-मुख्य उपदेशोंको प्राचीनतम सामग्रीके श्राघारपर मैने "बुद्धचर्या"में संगृहीत किया है।

ज्यादा था। उनके दर्शनकी विशेषताको हम ग्रभी कहनेवाले है। इन सारी वातोंके कारण श्रपने जीवनमे सौर वादमे भी बुद्ध प्रतिभागानी व्यक्तियोको श्राकपित करनेमें समर्थ हुए। मगधक मारिपुत्र, मीद-गल्यायन, महाकाश्यप ही नहीं, सुदूर उज्जैनके राजपुरोहिन महा-कात्यायन जैसे विद्वान् ब्राह्मण उनके दिप्य वने जिन्होने ब्राह्मणोके धर्म श्रीर स्वार्थके विरोधी बौद्धधर्मके प्रति ब्राह्मणोमे कटुता फैलने—खानकर प्रारभिक सदियोमे—से रोका। मगधका राजा विविसार वुद्धका ग्रनुयायी था। कोसलके राजा प्रमेनजित्को इसका बहुत श्रभिमान या कि बृद्ध भी कोसल क्षत्रिय है श्रीर वह भी कोमल क्षत्रिय। उसने बुद्धका श्रीर नजदीकी वननेकेलिए शाक्यवशकी कन्याके साथ व्याह किया था। शास्य-, मल्ल-, लिच्छवि-प्रजातत्रोमें उनके अनुयायियोकी भारी सच्या थी। बुद्धका जन्म एक प्रजोतत्र (शाक्य)में हुत्र्या था, श्रीर मृत्यु भी एक प्रजातत्र (मल्ल) हीमे हुई। प्रजातंत्र-प्रणाली उनको कितनी प्रिय थी, यह उनीसे मालूम है, कि ग्रजातशत्रुके माथ भ्रच्छा संबंध होनेपर भी उन्होने उसके विरोधी वैशालीके लिच्छवियोकी प्रशसा करते हुए राष्ट्रके अपराजित रखनेवाली निम्न सात बाते बतलाई -

(१) बरावर एकत्रित हो सामूहिक निर्णय करना; (२) (निर्णयके श्रनुसार) कर्तव्यको एक हो करना, (३) व्यवस्या (च्यानून श्रोर विनय)का पालन करना, (४) वृद्धोका मत्कार करना; (५) स्त्रियो-पर जवर्दस्ती नही करना, (६) जातीय धर्मका पालन करना, (७) धर्माचार्योका सत्कार करना।

इन सात वातोमे सामूहिक निर्णय, सामूहिक कत्तंव्य-पालन, स्त्री-स्वातव्य प्रगतिके अनुकूल विचार थे, किन्तु वाकी वानोपर जोर देना यहीं वतलाता है, कि वह तत्कालीन सामाजिक व्यवस्थामे हस्तक्षेप नहीं फरना

<sup>&#</sup>x27; देखो, महापरिनिव्याण-मुत्त (दी० नि०, २।३), "बुद्धचर्या", पृष्ठ ४२०-२२

चाहते थे। वैयक्तिक तृष्णाके दुष्परिणामको उन्होने देखा था। दु खोंका कारण यही तृष्णा है। दु खोंका चित्रण करते हुए उन्होंने कहा था'—

"चिरकालसे तुमने ...माता-पिता-पुत्र-दुहिताके मरणको सहा, . भोग-रोगकी श्राफतोको सहा, प्रियके वियोग, श्रप्रियके संयोगसे रोते कन्दन करते जितना श्रांसू तुमने गिराया, वह चारो समुद्रोंके जलसे भी ज्यादा है।"

यहाँ उन्होने दु ख ग्रौर उसकी जड़को समाजमे न ख्याल कर व्यक्तिमें देखनेकी कोिका की। भोगकी तृष्णाकेलिए राजाग्रो, क्षत्रियो, ब्राह्मणो, वैश्यो, सारी दुनियाको भगड़ते मरते-मारते देख भी उस तृष्णाको व्यक्तिसे हटानेकी कोशिश की। उनके मतानुसार मानो, काँटोंसे वैचनेकेलिए सारी पृथिवीको तो नही ढाँका जा सकता है, हाँ, ग्रपने पैरोंको चमडेसे ढाँक कर काँटोसे वचा जा सकता है। वह समय भी ऐसा नहीं था, कि बुद्ध जैसे प्रयोगवादी दार्शनिक, सामाजिक पापोंको सामाजिक चिकित्सासे दूर करनेकी कोशिश करते। तो भी वैयक्तिक सम्पत्तिकी बुराइयोको वह जानते थे, इसीलिए जहाँ तक उनके ग्रपने मिक्षु-संघका संबंध था, उन्होने उसे हटाकर भोगमें पूर्ण साम्यवाद स्थापित करना चाहा।

#### (३) दुःख-विनाश-मार्गकी त्रुटियाँ---

वृद्धका दर्शन घोर क्षणिकवादी हैं, किसी वस्तुको वह एक क्षणसे ग्रिंबिक ठहरनेवाली नहीं मानते, किन्तु इस दृष्टिको उन्होंने समाजकी ग्राधिक व्यवस्थापर लागू नहीं करना चाहा। सम्पत्तिशाली गासक-शोपक-समाजके साथ इस प्रकार गान्ति स्थापित कर लेनेपर उनके जैमें प्रतिभाशाली दार्गनिकका ऊपरके तवकेमें सम्मान वढना लाजिमी था। पुरोहित-वर्गके कूटदंत, सोणदंड जैसे घनी प्रभुतागाली ब्राह्मण उनके ग्रमुयायी वनते थें, राजा लोग उनकी ग्रावभगतकेलिए उतावले दिखाई पड़ते थे। उस वक्तका घनकुवेर व्यापारी-वर्ग तो उससे भी

रेसं० नि०, १४

ज्यादा उनके सत्कारकेलिए ग्रपनी थैलियाँ खोले रहता या, जितने कि ग्राजके भारतीय महासेठ गाँचीकेलिए। श्रावस्तीके धनकुवेर मुदत्त (ग्रनाथिष्डक)ने सिक्केसे ढाँक एक भारी वाग (जेतवन) परीदकर वृद्ध ग्रीर उनके भिक्षुग्रोके रहनेकेलिए दिया। उसी गहरकी दूसरी मेठानी विशाखाने भारी व्ययके साथ एक दूसरा विहार (= मठ)पूर्वाराम बनवाया था। दक्षिण ग्रीर दक्षिण-पश्चिम भारतके साथ व्यापारके महान केन्द्र कौशाम्बीके तीन भारी सेठोने तो विहार बनवानेमें होडमी कर ली थी। सच तो यह है, कि बुद्धके धर्मको फैलानेमे राजाग्रोसे भी ग्रिधक व्यापारियोने सहायता की। यदि बुद्ध तत्कालीन ग्राथिक व्यवस्थाके विलाफ जाते तो यह सुभीता कहाँसे हो सकता था?

#### ३-दार्शनिक विचार

"ग्रनित्य, दुःख, ग्रनात्म" इस एक सूत्रमे वृद्धका सारा दर्गन ग्रा जाता है । इनमें दुःखके वारेमे हम कह चुके है ।

(१) सिं<mark>ग्सिकवाद—वु</mark>द्धने तत्त्वोको विभाजन तीन प्रकारसे किया है—(१) स्कन्ध, (२) श्रायतन, (३) घातु ।

स्कन्ध पाँच है—हंप, बेदना, सज्ञा, सस्कार, विज्ञान। रपमे पृथिवी ग्रादि चारो महाभूत शामिल है। विज्ञान चेतना या मन् है। बेदना गुप्प-दु ख ग्रादिका जो ग्रनुभव होता है उसे कहते हैं। मज्ञा होय या ग्रमिज्ञानकों कहते हैं। सस्कार मनपर वच रही छाप या वासनाको कहते हैं। इन प्रकार बेदना, सज्ञा, सस्कार—हंपके सपकंसे विज्ञान (=मन)की भिन्न-भिन्न स्थितियाँ है। वुद्धने इन स्कधोकों "ग्र-नित्य सस्कृत (=एत)=

<sup>&#</sup>x27; प्रगुत्तर-निकाय, ३।१।३४

भहावेदल्ल-सुत्त; म० नि०, १।४।३—"सज्ञा. वेदना विज्ञान .यह तीनों धर्म (=पदार्थ) मिलेजुले है, विलग नहीं विलग फरके इनका भेद नहीं जतलाया जा सकता।

प्रतीत्य समुत्पन्न क्षय धर्मवाला = व्यय । धर्मवाला = ... निरोध (= विनाश) धर्मवाला" कहा है ।

श्रायतन वारह है—छै इन्द्रियाँ (चक्षु, श्रोत्र, घाण, जिह्वा, काया या चमडा ग्रीर मन) ग्रीर छै उनके विषय—रूप, शब्द, गघ, रस, स्प्रष्टव्य, ग्रीर धर्म (=ंवेदना, सज्ञा, संस्कार)।

थातु ग्रठारह है—उपरोक्त छै इन्द्रिया तथा उनके छै विषय; ग्रीर इन इन्द्रियो तथा विषयोके सपर्कसे होनेवाले छै विज्ञान (==चक्षु-विज्ञान, श्रीत्र-विज्ञान, घ्राण-विज्ञान, जिह्वा-विज्ञान, काय-विज्ञान ग्रीर मन-विज्ञान)।

विश्वकी सारी वस्तुए स्कन्ध, श्रायतन, धातु तीनोमेंसे किसी एक प्रिक्रियामे वाँटी जा सकती है। इन्हें ही नाम श्रीर रूपमें भी विभक्त किया जाता है, जिनमें नाम विज्ञानका पर्यायवाची है। यह सभी श्रनित्य है—

"यह ग्रटल नियम है—....रूप (महाभूत) वेदना, संज्ञा सस्कार, विज्ञान (ये) सारे संस्कार (चकृत वस्तुए) ग्रनित्य है।"

"रूप....वेदना....सज्ञा....संस्कार....विज्ञान (ये पाँचो स्कंघ) नित्य, घ्रुव, व्याश्वत, ग्रविकारी नहीं है, यह लोकमें पंडितसम्मत (वात) है। मैं भी (वैसा) ही कहता हूँ। ऐसा कहने....समभाने ....पर भी जो नहीं समभता नहीं देखता, उस....वालक (च्मूर्ख) ....ग्रन्वे, वेग्रींख, ग्रजान....केलिए मैं क्या कर सकता हूँ।

रूप (भौतिक पदार्थ)की क्षणिकताको तो श्रासानीसे समभा जा सकता है। विज्ञान (= मन) उससे भी क्षणभंगुर है, इसे दर्गाते हुए वृद्ध कहते हैं—

"भिक्षुग्रो! यह वित्क वेहतर है, कि ग्रजान .. (पुरुष) इस चार महाभूतोकी कायाको ही ग्रात्मा (=नित्य तत्त्व) मान नें, किन्तु

चित्तको (वैसा मानना ठीक) नहीं । नो क्यों ? .. चारो महाभूनोती यह काया एक . . दो . तीन . चार . पाच छै मात वर्ष तक भी मौजूद देखी जाती है; किन्तु जिमे 'चित्त' 'मन' या 'विज्ञान' कहा जाता है, यह रात श्रीर दिनमें भी (पहिल्में ) दूसरा ही उत्पन्न होता है ।"

बद्धके दर्शनमे श्रनित्यता एक ऐसा नियम है, जिसका कोई श्रपयाद नहीं है।

बुद्धका श्रनित्यवाद भी "दूसरा ही उत्पन्न होता है, दूसरा ही नष्ट होता है"के कहे श्रनुसार किसी एक मौलिक तत्त्वका वाहरी परिवर्त्तनमान नटी, बल्कि एकका विलकुल नाग श्रीर दूसरेका विलकुल नया उत्पाद है।—मुझ कार्य-कारणकी निरन्तर या श्रविच्छिन्न सन्ततिको नहीं मानने।

(२) प्रतीत्य-समुत्पाद—यद्यपि कायं-कारणको वृद्ध प्रविच्छित्र सन्तित नही मानते, तो भी वह यह मानते है कि "इसके होनेपर यर होता है" (एकके विनाधके बाद दूसरेकी उत्पत्ति इसी नियमको चुन्नने प्रतीत्य-समुत्पाद नाम दिया है)। हर एक उत्पादका कोई प्रत्यय है। प्रत्यय ग्रीर हेतु (=कारण) समानार्थक शब्द मालूम होते है, किन्तु बुद्ध प्रत्ययमे वही ग्रथं नहीं लेते, जो कि दूसरे दार्थनिकोको हेतु या कारणमे श्रमिप्रेत है। 'प्रत्ययमे उत्पाद'का ग्रथं है, बीतनेसे उत्पाद—यानी एकके बीन जाने नष्ट हो जानेपर दूसरेकी उत्पत्ति । बुद्धका प्रत्यय ऐसा हेतु है, जो किनी वस्तु या घटनाके उत्पन्न होनेसे पहिले क्षण सदा लुप्त होते देगा जाता है। प्रतीत्य समृत्पाद कार्यकारण नियमको श्रविच्छित नहीं विच्छित्र प्रवाह विच्छित्र प्रवाह प्रतीत्य समृत्पाद कार्यकारण नियमको श्रविच्छित प्रवाहको लेकर श्रागे नागार्ज्नने ग्रपने शृत्यवस्को विकसित किया।

<sup>&#</sup>x27;सयुत्त-नि०, १२।७ ''श्रिस्मिन् नित इद भवति ।'' (म० नि०, १।४।=; श्रनुवाद, पृ० १४१)

Discontinuous continuity.

**अंतीत्य-समुत्पाद** वृद्धके सारे दर्गनका ग्राघार है, उनके दर्शनके समभनेकी यह कुजी है, यह खुद बुद्धने इस वचनसे मालूम होता है!—

"जो प्रतीत्य समृत्पादको देखता है, वह धमं (= बुद्धके दर्शन)को देखता है, जो धमंको देखता है, वह प्रतीत्य समृत्पादको देखता है। यह पाँच उपादान स्कंध (रूप, वेदना, सज्ञा, संस्कार, विज्ञान) प्रतीत्य समृत्पन्न (= विच्छिन्न प्रवाहके तौरपर उत्पन्न) है।"

प्रतीत्य-समुत्पादके नियमको मानव व्यक्तिमे लगाते हुए, बुद्धने इसके वारह ग्रग (= द्वादशाग प्रतीत्य समुत्पाद) वतलाये हैं। पुराने उपनिपद्के दार्शनिक तथा दूसरे कितने ही ग्राचार्य नित्य घ्रुव, ग्रविनाशी, तत्त्वको ग्रात्मा कहते थे। बृद्धके प्रतीत्य-समुत्पादमे ग्रात्माकेलिए कोई गुजाइश न थी. इसीलिए ग्रात्मवादको वह महा-ग्रविद्या कहते थे। इस बातको उन्होने ग्रपने एक उपदेश में ग्रच्छी तरह समभाया है—

"साति केवट्टपुत्त भिक्षुको ऐसी बुरी दृष्टि (=धारणा) उत्पन्न हुई थी—मैं भगवान्के उपदिष्ट धर्मको इस प्रकार जानता हूँ, कि दूसरा नहीं बल्कि वही (एक) विज्ञान (=जीव) संसरण-संघावन (=ग्रावागमन) करता रहता है।"

बुद्धने यह वात सुनी तो बुलाकर पूछा---

" 'क्या सचमुच साति ! तुभे इस प्रकारकी बुरी घारणा हुई है ?' 'हाँ,....दूसरा नही वही विज्ञान (=जीव)संसरण-सवावन करता

है ।'

'साति ! वह विज्ञान क्या है ?'

'यह जो, भन्ते ! वक्ता ग्रनुभव करता है, जो कि वहाँ-वहाँ (जन्म लेकर) ग्रच्छे बुरे कर्मोंके फलको ग्रनुभव करता है।'

'निकम्मे (=मोघपुरुष)! तूने किसको मुभे ऐसा उपदेश करते

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> मज्भिम-नि०, १।३।८

र महातण्हा-संखय-सुत्तन्त, म० नि०, १।४।८ (ग्रनुवाद,पृ० १५१-८)

सुना ? मैने तो मोघपुरुष । विज्ञान (=जीव)को अनेक प्रकारने प्रतीस्य-समुत्पन्न कहा है—प्रत्यय (=विगत) होनेके विना विज्ञानका प्राहुर्भाव नहीं हो सकता (वतलाया है)। मोघपुरुष । न अपनी ठीकम न ममभी वातका हमारे ऊपर लाइन लगाता है।'

फिर भिक्षुग्रोको सवोचित करते हुए कहा—

"भिक्षुग्रों। जिस-जिम प्रत्ययसे विज्ञान (=जीव) चेतना उत्पन्न होता है, वही उसकी सज्ञा होती है। चक्षुके निमित्तमे (जो) विज्ञान उत्पन्न होता है, उसकी चक्षुविज्ञान ही सज्ञा होती है। (इसी प्रकार) श्रोज-, झाण-, रस-, काया, मन-विज्ञान सज्ञा होती है। . . . जैने . . जिन जिस निमित्त (=प्रत्यय)से श्राग जलती है, वही-वही उसकी सज्ञा होती है, . . . काष्ट-श्रान तृण-श्राम . तुप-श्राम .

".. 'यह (पाँच स्कन्ध) उत्पन्न है—यह अच्छी प्रकार प्रजामे देखनेपर (आत्माके होनेका) सन्देह नष्ट हो जाता है न ?'

'हाँ, भन्ते ।'

'भिक्षुग्रो ' 'यह (पाँच स्कन्ध) उत्पन्न है'--इम (विषयमे) तुम सन्देह-रहित हो न ?'

'हाँ, भन्ते !'

"भिक्षुग्रो। 'यह (पाँच स्कन्ध—भीतिक तत्त्व ग्रीर मन) उत्पन्न है',... 'यह ग्रपने ग्राहारसे उत्पन्न है' 'यह ग्रपने पाहारके निरोधसे निरुद्ध होनेवाला है'—यह ठीकमे ग्रन्छी पकार जानना मृदृष्ट है न ?'

'हाँ, भन्ते ।'

'भिक्षुग्रों। तुम इस . .परिगृढ (सु-)वृष्ट (विचार)में भी ग्रासक्त न होना, रमण न करना, 'मेरा धन हैं—न समभना, न ममना करना। बल्कि भिक्षुग्रों! मेरे उपदेश किए धर्मको बेड़ें (=गून्त)के समान समभना, (यह) पार होनेकेलिए हैं, पवड रखनेकेलिए नहीं हैं।'

साति केवट्टप्त्तके मनमें जैसे 'ग्रात्मा है' यह ग्रविद्या छाई थी, उस ग्रविद्याका कारण समकाते हुए वुद्धने कहा—

"सभी ग्राहारोका निदान (=कारण) है तृष्णा ... उसका निदान वेदना ... उसका निदान स्पर्श ... उसका निदान छै ग्रायतन (=पाँचो इन्द्रियाँ ग्रीर मन) .. उसका निदान नाम ग्रीर रूप ... उसका निदान विज्ञान . . . उसका निदान सरकार ... उसका निदान ग्रावद्या।"

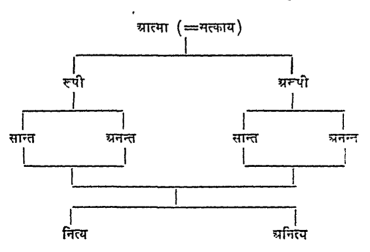
अविद्या फिर अपने चक्रको १२ अगोमें दुहराती है, इसे ही द्वादशाग प्रतीत्य-समुत्पाद कहते हैं—

अविद्या
 सस्कार
 विज्ञान
 विज्ञान
 प्रिक्ट किर्निप्रक एड्रिए कि एड्रिए=) निमार्ग , उ
 स्वाम-स्था
 प्रिक्ट किर्निप्रक एड्रिए कि एड्रिए=) निमार्ग , उ
 स्वाम-स्था
 (किन्ट किर्निप्रक एड्रिए कि एड्रिए=) निमार्ग , उ
 स्वाम-स्था
 स्वम-स्था
 स्वम-स्था
 स्वम-स्था
 स्वम-स्था
 स्वम-स्था
 स्वम-स्था
 स्वम-स्था
 स्वम-स्था
 स्वम-स्थ
 <l

तृष्णाकी उत्पत्तिकी कथा कहते हुए बुद्धने वही कहा है—
"'भिक्षुग्रो! तीनके एकत्रित होनेसे गर्भघारण होता है।...
(१) माता-पिता एकत्रित होते हैं, (२) माता ऋतुमती होती हैं, (३) गंघवं उपस्थित होता है।....तव माता गर्भको....नौ या दस मासके वाद जनती है।....उसको ...माता ग्रपने लोहित....दूधसे पोसती है। तव वह वच्चा (कुछ) वडा होनेपर... वच्चोंके खिलीने—वंका, घडिया, मुँहके लट्टू, चिगुलिया, तराजू, गाडी, घनुही—मे खेलता है।....
(ग्रीर) वड़ा होनेपर... पाँच प्रकारके विषय-भोगो—(हप, गव्द, रस, गंघ, स्पर्श)—का सेवन करता है। . वह (उनकी ग्रनुकृतता, प्रति-

कूलता श्रादिके श्रनुसार) श्रनुरोध (=राग), विरोधमे पटा मुग्नमय, दु खमय, न मुख-न दु खमय बेदनाको श्रन्भव करता है, उनका श्रमिनन्दन करता है। (इस प्रकार) श्रमिनन्दन करते उमे नन्दी (=नृष्णा) उत्पन्न होती है। वेदनाश्रोक विषयमें जो यह नन्दी (=तृष्णा है, (यही) उसका उपादान (=श्रहण करना या ग्रहण करनेकी उच्छा)है। '

(३) श्रनात्मवाद — बुद्धके पहिले उपनिषद्के श्रापियोको हम श्रात्माके दर्शनका जवर्दस्त प्रचार करते देखते हैं। माथ ही उम समय चार्वाककी तरहके भौतिकवादी दार्शनिक भी थे, यह भी वतला चुके हैं। नित्यतावादियोके श्रात्मा-सवधी विचारोको बुद्धने दो भगोमें बांटा है, 'एक वह जिसमे श्रात्माको हपी (इन्द्रिय-गोचर माना जाता है) दूसरेमे उसे श्र-रूपी माना गया है। फिर इन दोनो विचारवालोमें कुछ श्रात्माको श्रनन्त मानते हैं श्रीर कुछ सान्त (=पित या श्रण्)। पिर ये दोनो विचारवाले नित्यवादी श्रीर श्रमित्यवादी दो भागोमे बेंटे है—



<sup>ै</sup>महानिदान-सुत्त, दी० नि०, २।१४ ("बुद्धचर्या", पृ० १३१, ३२)

आत्मवादकेलिए बुद्धने एक दूसरा शब्द सत्काय-दृष्टि भी व्यवहृत किया है। सत्कायका अर्थ है, कायामें विद्यमान (=कायासे भिन्न अजर अमर तत्त्व)। अभी साति केवट्टपुत्तके विज्ञान (=जीव) के आवागमनकी बात करनेपर वृद्धने उसे कितना फटकारा और अपनी स्थितिको स्पष्ट किया यह वतला चुके है। सत्काय (=आत्मा) की घारणाको बुद्ध दर्शन-संबंधी एक मारी वन्वन (=दृष्टि-सयोजन) मानते थे, और सच्चे ज्ञानकी प्राप्तिकेलिए उसके नष्ट होनेकी सबसे ज्यादा जरूरत समभते थे। बुद्धकी शिष्या पिरता धम्मदिन्नाने अपने एक उपदेशमें पाँच उपादान (= ग्रहण करनेकी इच्छासे युक्त)-स्कन्धोको सत्काय वतलाया है, और आवागमनकी तृष्णाको सत्काय-दृष्टिका कारण।

वुद्ध अविद्या और तृष्णासे मनुष्यकी सारी प्रवृत्तियोकी व्याख्या करते हैं। हम लिख आये हैं, कि कैसे जर्मन दार्शनिक शोपेन्हारने वुद्धकी इसी सर्वेशक्तिमती तृष्णाका वहुत व्यापक क्षेत्रमें प्रयोग किया।

लेकिन बुद्ध सत्काय-दृष्टि या ग्रात्मवादकी घारणाको नैसर्गिक नहीं मानते थे, इसीलिए उन्होने कहा है—-

"उतान (ही) सो सकनेवाले (दुधमुँहे) श्रवीध छोटे वच्चेको सत्काय (=श्रात्मवाद)का भी (पता) नहीं होता, फिर कहाँसे उसे सत्काय-दृष्टि उत्पन्न होगी?"

—यहाँ मिलाइए भेड़ियेकी माँदसे निकाली गई लड़की कमलासे, जिसने चार वर्षमें ३० शब्द सीखे। •

उपनिषद्के इतने परिश्रमसे स्थापित किए श्रात्माके महान् सिद्धान्तको प्रतीत्यसमृत्पादवादी बुद्ध कितनी तुच्छ दृष्टिसे देखते थे ?——\*

<sup>&#</sup>x27; चूलवेदल्ल-सुत्त, म० नि०, ११४१४ (ग्रनुवाद, पृ० १७६)

<sup>े</sup> महामालुंक्य-सुत्त, म० नि०, २।२।४ '(ग्रनुवाद, पृ० २५४)

<sup>&#</sup>x27; ''वैज्ञानिक भौतिकवाद ।'' पृष्ठ ६६-१०० मिज्कम-नि०, १।१।२-- ''श्रयं भिक्खवे ! केवलो परिपूरो वाल-धम्मो ।''

"'जो यह मेरा ग्रात्मा ग्रनुभव कर्ता, ग्रनुभवका विषय है, ग्रीर नहां-तहाँ (ग्रपने) भले बुरे कर्मोके विषयको ग्रनुभव करता है, वह मेरा ग्रात्मा नित्य=श्रुव=शास्वन=ग्रपरिवर्तनशील है, ग्रनन्त वर्षो तक वैना ही रहेगा'—यह भिक्षुग्रो । केवल भरपूर वाल-धर्म (=मृग्यं-विद्याम) है।"

श्रपने दर्शनमें श्रनात्मासे बुद्धको श्रभावात्मक बस्तु श्रभिष्रेत नहीं है। उपनिषद्में श्रात्माको ही नित्य, ध्रुव, वस्तु नत्त्य माना जाता था। बुद्धने उसे निम्न प्रकारसे उत्तर दिया—

(उपनिपद्)—ग्रात्मा=नित्य, ध्रुव=वस्तुसत् (बृद्ध)—ग्रन्-ग्रात्मा=ग्र-नित्य, ग्र-ध्रुव=वम्नुमन् इमीलिए वह एक जगह कहते है—

"रूप श्रनात्मा है; वेदना श्रनात्मा है, मजा . मस्कार विज्ञान ...सारे **धर्म** श्रनात्मा है।"

बुद्धने प्रतीत्य-समुत्पादके जिस महान् श्रीर व्यापक निदान्तका श्राविष्कार किया था, उसके व्यवत करनेकेनिए उन वस्त श्रमी भाषा भी तैयार नहीं हुई थी, इसलिए श्रपने विचारोको प्रकट करनेके वान्ते पहां उन्हें प्रतीत्य-समुत्पाद, सत्काय जैमे कितने ही नये शब्द गटने पटं, वहां कितने ही पुराने शब्दोको उन्होने श्रपने नये श्रथोंमे प्रयुक्त विया। उपरोक्त उद्धरणमे धर्मको उन्होने श्रपने साम श्रथमे प्रयुक्त किया। कपरोक्त उद्धरणमे धर्मको उन्होने श्रपने साम श्रथमे प्रयुक्त किया। कपरोक्त उद्धरणमे धर्मको उन्होने श्रपने साम श्रथमे प्रयुक्त किया?, जो कि श्राजके साइसकी भाषामे वस्तुकी जगह प्रयुक्त होनेवाला घटना शब्दका पर्यायवाची है। 'ये धर्मा हेतु-प्रभवाः' (=जो धर्म है वह हेनुने उत्पत्त है)—यहाँ भी धर्म विच्छिन्न-प्रवाहवाले विज्वके कण-तरम श्रववदको वत्ताता है।

(४) श्र-भौतिकवाद—श्रात्मवादके बुद्ध जवदंस्त विरोधी ये नती; किन्तु, इससे यह श्रथं नहीं लेना चाटिए, कि यह भौतिक (=जड)वादी थे। बुद्धके ममय कोसलदेशकी मालविका नगरीमें नौहित्य नामक एक द्वादाण

<sup>&#</sup>x27; चूलसच्चक-सुत्त, म० नि०, १।४।५ (घ्रनु०, पृ० १३८)

सामन्त रहता था। धर्मोके वारेमे उसकी वहुत वुरी सम्मित थी'— ससारमें (कोई ऐसा) श्रमण (=सन्यासी) या ब्राह्मण नहीं हैं, जो श्रच्छे धर्मको....जानकर....दूसरेको समभावेगा। भला दूसरा दूसरे-केलिए क्या करेगा? (नये नये धर्म क्या है), जैसे कि एक पुराने वधनको काटकर एक दूसरे नये वधनका डालना। इसी प्रकार में इसे पाप (=बुराई) श्रीर लोभकी बात समभता हैं।"

वुद्धने श्रपने शील-समाधि-प्रज्ञा सवंधी उपदेश द्वारा उसे समभानेकी कोशिश की थी।

कोसलदेशमें ही एक दूसरा सामन्त—सेतव्याका स्वामी पायासी राजन्य था। उसका मत था<sup>3</sup>—

"यह भी नहीं है, परलोक भी नहीं है, जीव मरनेके वाद (फिर) नहीं पैदा होते, और अच्छे बुरे कर्मीका कोई भी फल नहीं होता।"

पायासी क्यों परलोक और पुनर्जन्मको नही मानता था, इसकेलिए उसकी तीन दलीले थी, जिन्हें कि बुद्धके शिष्य कुमार काश्यपके सामने उसने पेश की थी—(१) किसी मरेने लौटकर नही कहा, कि दूसरा लोक है; (२) धर्मात्मा श्रास्तिक—जिन्हें स्वर्ग मिलना निश्चित है—मी मरनेसे श्रनिच्छुक होते है; (३) जीवके निकल जानेसे मृत शरीरका न वजन कम होता है; और सावधानीसे मारनेपर भी जीवको कहींसे निकलते नहीं देखा जाता।

वृद्ध समभते थे, कि भौतिकवाद उनके ब्रह्मचर्य ग्रौर समाधिका भी वैसा ही विरोधी है, जैसा कि वह ग्रात्मवादका विरोधी है। इसीलिए उन्होंने कहा —

" 'वही जीव है वही शरीर है', (दोनो एक है) ऐसा मत होनेपर

१ दोघ-निकाय, १।१२ (श्रनुवाद, पृ० ८२)

<sup>ै</sup>दोघ-नि०, २।१० (म्रनु०, पृ० १६६)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ग्रंगुत्तर-नि०, ३

ब्रह्मचर्यवास नहीं हो सकता। 'जीव दूसरा है गरीर दूसरा है' ऐसा मन (=दिष्टि) होनेपर भी ब्रह्मचर्यवास नहीं हो सकता।"

श्रादमी श्रह्मचर्यवास (=सायुका जीवन) तव करता है, जब कि उम जीवनके वाद भी उसे फल पाने या काम पूरा करनेका श्रवमर मिननेवाना हो। भौतिकवादीके वास्ते इसीलिए ब्रह्मचर्यवाम व्यर्थ है। गरीर श्रीर जीवको भिन्न-भिन्न माननेवाले श्रात्मवादीकेनिए भी ब्रह्मचर्यवाम व्यर्थ है; क्योंकि नित्य-ध्रुव श्रात्मामे ब्रह्मचर्य द्वारा नशोधन सवर्द्धनकी गुजाइन नहीं। इस तरह बुद्धने श्रपनेको श्रभौतिकवादी श्रनात्मवादीकी स्थितिमे रक्खा।

(५) श्रनीश्वरवाद—वृद्धके दर्शनका जो रप—श्रनित्य, श्रनात्म, श्रतीत्य-समुत्पाद—हम देख चुके है, उसमे ईश्वर या ब्रह्मकी भी उनी तरह गुजाइक्ष नही है जैसे कि श्रात्माकी। यह सच है कि बृद्धने ईश्वर-वादपर उतने ही श्रविक व्याख्यान नहीं दिये है, जितने कि श्रनात्मवादपर। इससे कुछ भारतीय—साधारण ही नहीं लब्बप्रतिष्ठ पिंचमी टनके श्रोफेसर—भी यह कहते हैं, कि बृद्धने चुप रहकर इस तरहके बहुतमें उपनिपद्के सिद्धान्तोकी पूर्ण स्वीकृति दे दी है।

ईरवरका रयाल जहाँ श्राता है, उससे विश्वके लप्टा, भर्ता, हर्ता एक नित्यचेतन व्यक्तिका श्रर्थ लिया जाता है। वृद्धके प्रतीत्य-समृत्पादमे ऐसे ईश्वरकी गुजाइन तभी हो सकती है, जब कि नारे "धर्मों"की भांति वह भी प्रतीत्य-समृत्पन्न हो। प्रतीत्य-समृत्पन्न होनेपर वह ईश्वर ही नरी रहेगा। उपनिपद्में हम विश्वका एक कर्त्ता पाते हैं—

् "प्रजापतिने प्रजाकी इच्छासे तप किया। . उसने तप करके जोटे पैदा किये।"

"ब्रह्म....ने कामना की ।.. .तप करके उसने इस सब (= विश्व)को पैदा किया । ..."

र प्रक्नोपनिषद्, १।३-१३ वैतिरीय, २।६

श्रिघ्याय २

"ग्रात्मा ही पहिले ग्रकेला था।....उसने चाहा—'लोकोको सिरजूँ।' उसने इन लोकोंको सिरजा।"

.. अव इस सृप्टिकर्ता ब्रह्मा, श्रात्मा, ईश्वर, सत् . . . की वुद्ध क्या गति वनाते है, इसे सुन लीजिए । मल्लोके एक प्रजातत्रकी राजधानी ग्रन्पिया मे बुद्ध भार्गव-गोत्र परिव्राजकसे इस वातपर वार्तालाप कर रहे हैं। ---

"भार्गव! जो श्रमण-ेन्नाह्मण, ईश्वर (=इस्सर) या ब्रह्माके कर्ता-पनके मत (==ग्राचार्यक)को श्रेष्ठ वतलाते है, उनके पास जाकर मै यह पूछता हूँ --- 'नया सचमुच श्रापलोग ईश्वर . . . . के कर्त्तापनको श्रेष्ठ वतलाते हैं ? मेरे ऐसा पूछनेपर वे 'हाँ' कहते हैं। उनसे मैं (फिर) पूछता हूँ-- आपलोग कैसे ईश्वर या ब्रह्माके कर्त्तापनको श्रेष्ठ वतलाते हैं ?' मेरे ऐसा पूछनेपर....चे मुक्तसे ही पूछने लगते है।....मै उनको उत्तर देता हूँ—'....वहुत दिनोके वीतनेपर....इस लोकका प्रलय होता है । . . . . (फिर) बहुत काल वीतनेपर इस लोककी उत्पत्ति होती है। उत्पत्ति होनेपर शून्य ब्रह्म-विमान (= ब्रह्माका उडता फिरता घर) प्रकट होता है। तव (ग्राभास्वर देवलोकका) कोई प्राणी ग्रायुके क्षीण होनेसे या पुण्यके क्षीण होनेसे . . . . उस शून्य ब्रह्म-विमानमें उत्पन्न होता है ।....वह वहाँ वहुत दिनो तक रहता है । वहुत दिनो तक अकेला रहनेके कारण उसका जी ऊव जाता है, श्रीर उसे भय मालूम होने लगता है। - 'ग्रहो दूसरे प्राणी भी यहाँ ग्रावें।'....

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> ऐतरेय, १।१ व्यापरा जिलामें कहीं पर, श्रनोमा नदीके पास था । ैपाथिकसुत्त, दी -नि०, ३।१ (श्रनुवाद, पृ० २२३)

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup> बुद्धका यहाँ ब्रह्माके र्श्नकेले डरनेसे वृहदारण्यकके इस वाक्य (१।४।१-२)की ग्रोर इशारा है।—"ग्रात्मा ही पहले या।.... उसने नजर दौड़ाकर श्रपनेसे दूसरेको नहीं देखा।....वह भय खाने लगा। इसीलिए (ग्रादमी) श्रकेला भय खाता है।....उसने दूसरे (के होने)की इच्छा की....।"

दूसरे प्राणी भी श्रायुके क्षय होनेसे . . . . शून्य इह्य-विमानमे उत्पन्न होने हैं।.... जो प्राणी वहाँ पहिले उत्पन्न होता है, उसके मनमे होता है---'मै ब्रह्मा, महा ब्रह्मा, विजेता, श्र-विजित, नैवंज्ञ, यनवर्ती, ईश्वर, उन्ती निर्माता, श्रेष्ठ, स्वामी श्रीर भृत तथा भविष्योः प्राणियोगा पिता हैं। मैंने ही इन प्राणियोको उत्पन्न किया है।. . (त्रयोकि) मेरे ही मनमे यह पहिले हुम्रा था-- 'दूसरे भी प्राणी यहाँ त्रावे ।' जत. मेरे ही मनो उत्पन होकर ये प्राणी यहाँ श्राये हैं। श्रीर जो प्राणी पीछे उत्पन हुए, उनके मनमें भी उत्पन्न होता है 'यह प्रह्मा. ..ई वर ... रुतां .. है। .सो क्यो ? (इसलिए कि) हम लोगोने इनको पहिनेहीने यर्टी विद्यमान पाया, हम लोग (तो) पीछे उत्पन्न हुए।' ...दुनरा प्राणी जब उस (देव-)कायाको छोटकर इस (लोक)में श्राते है।. . (जब उनमेंसे कोई) समाधिको प्राप्तकर उनमें पूर्वजन्मका न्मरण परता है, उसके श्रागे नहीं स्मरण करना है। वह कहना है- 'जो वर हता .... ईश्वर. ..कर्ता . है, यह नित्य= ध्रुव है, गाय्वन, निविधार श्रीर सदानेलिए वैसा ही रहनेवाला है। श्रीर जो तम लोग उस मत्रा तारा उत्पन्न किये गये हैं (वह) अनित्य, अन्ध्रुव, अन्पानु, मरणगीत हैं।' उन प्रकार (ही तो) श्राप लोग ईश्वरका फर्त्तापन... वतलात है? बर् ....फहते है- '....जैसा श्रायुष्मान गीतम वन नाते है, वैना ही एम लोगोने (भी) सुना है।"

उस वक्तकी—परपरा, चमत्कार, नव्दकी श्रधेरगर्दी प्रमाणमे रियरका यह एक ऐसा बेहतरीन खडन था, जिनमे एक बटा बारीक मजाक भी शामिल है।

सृष्टिकत्ती ब्रह्मा (= र्ववर)का बुढ़ने एक जगरार और न्ध्म परि-हास किया है । -

....बहुत पहिले....एक भिशुके मनमे यह प्रन्त ह्या—'ये चार

<sup>&#</sup>x27;फेबट्टसुत्त (दीघ-निकाय, १।११; झनुवाद, पृ० ७६-८०)

महाभूत—पृथिवी-वातु, जल-वातु, तेज-वातु, वायु-वातु—कहाँ जाकर विलकुल निरुद्ध हो जाते हैं?'.... उसने... चातुर्महाराजिक देवताग्रों (के पास) जाकर.... (पूछां)....। चातुर्महाराजिक देवताग्रोने उस मिक्षुसे कहा—'....हम भी नहीं जानते....हमसे बढ़कर चार महाराजा' है। वे शायद इसे जानते हो...।'

.... 'हमसे भी वढकर त्रायास्त्रिका... याम....सुयाम.... तुपित (देवगण) . . . . सतुपितदेवपुत्र . . . . निर्माणरित (देवगण) . . . . सुनिर्मित (देवपुत्र)...परनिर्मितवजवर्ती (देवगण)....वजवर्ती नामक देवपुत्र.. . ब्रह्मकायिक नामक देवता है, वह शायद इसे जानते हो'।..., ब्रह्मकायिक देवतात्रोने उस भिक्षुसे कहा---'हमसे भी वहृत वढ चढकर ब्रह्मा है,... वह....ईश्वर, कर्त्ता, निर्माता ...और सभी पैदा हुए ग्रीर होनेवालोके पिता है, शायद वह जानते हों।'.... (मिक्षुके पूछनेपर उन्होने कहा--) 'हम नही जानते कि ब्रह्मा (= ईवनर) कहाँ रहते हैं।'. ..इसके वाद शीघ्रही महाब्रह्मा (= महान् ईंग्वर) भी प्रकट हुग्रा। ... (भिक्षुने) महाब्रह्मासे पूछा—'.... ये चार महाभूत . . . . कहाँ जाकर विलकुल निरुद्ध (= विलुप्त) हो जाते है ?'.... महाब्रह्माने कहा---'....में ब्रह्मा... ईश्वर..... पिता हूँ।'....दूसरी वार भी... महाब्रह्मासे पृछा---'....में तुमसे यह नहीं पृछता, कि तुम ब्रह्मा....ईश्वर.. . पिता. .हो।.... में तो तुमसे यह पूछता हूँ — ये चार महाभूत . . . कहाँ . विलक्ल निरद्ध हो जाते हैं ?'....तीसरी वार भी. ..पूछा-तव महा-ब्रह्माने उस भिक्षकी बाँह पकड़, (देवतास्रोंकी सभासे) एक स्रोर ले जाकर ....कहा—'है भिक्षु, ये देवता .... मुभे ऐसा सममते है कि .... (मेरे लिए) कुछ ग्रजात . . . ग्र-दृष्ट नहीं हैं . . . इसीलिए मैने उन लोगोंके सामने नहीं वतलाया। भिक्षु ! मैं भी नहीं जानता . . . यह तुम्हारा

<sup>&#</sup>x27; धृतराष्ट्र, विरूडक, विरूपाक्ष, वैश्रवण (=कुवेर)

ही दोप है .. कि तुम. . (बुद्ध)को छोट बाहरमे उस टानर्रा खोज करते हो।.. .उन्हीके... पास जाछो, . जैसा .. (ब्ह) कहे, वैसा ही समभो।'"

रमरण रखना चाहिए कि आज हिन्हूधमंमें उच्चरमे जो अयं लिया जाता है, वही अर्थ उम समय ब्रह्मा शब्द देना था। अभी शिव और विष्णुको ब्रह्मामें ऊपर नहीं उठाया गया था। बुद्धनी उम परिहानपूर्ण कहानीका मजा तब आयेगा, यदि आप यहाँ ब्रह्माको जगह अन्तार या भगवान्, बुद्धकी जगह माक्मं और निक्षुको जगह किमी मापारणमे मावमं-अनुयायीको रखकर उमे दुहरायें। हजारो अ-विश्वमनीय चीजोपर विश्वास करनेवाले अपने समयके श्रम्ध श्रद्धानुओंको बुद्ध वननाना चाहने थे, कि तुम्हारा ईश्वर नित्य, श्रुव वगैरह नहीं है, न वह मृष्टिको बनाना विगाउता है, वह भी दूसरे प्राणियोकी भांति जन्मने-मरनेपाला है। वह ऐसे श्रनिगत देवताओंम सिर्फ एक देवतामात्र है। बुद्धके ईश्वर (=श्वा) के पीछे "लाठी" लेकर पटनेका एक और उदाहरण नीजिए। श्रवके द्वा स्वय जाकर "ईश्वर"को फटकारने हैं ---

"एक समय .. वक ब्रह्माको ऐसी वृरी धारणा हुई 'यों — 'यह (ब्रह्मालोक) नित्य, ध्रुव, घाय्वन, गुढ़, ग्र-च्युन, ग्रज, ग्रजर, ग्रमर है न च्युत होता है, न उपजता है। इसमे ग्रागे दूसरा निरमरण (पहुँचने प्रास्थान) नहीं है।'. तय में ब्रह्मालोकमें प्रयट हुन्ना। यह ब्रह्माने दूरसे ही मुक्ते ग्राते देखा। देखकर मुक्तमें कहा—'ग्रात्रो मार्प! (मित्र!) रवागत गार्प! चिरकालके बाद मार्प! (ग्रापका) यहाँ त्राना हुन्ना। मार्प! यह (ब्रह्मालोक) नित्य, ध्रुव, बाव्यत, ब्रजर ग्रमर ... है.।' ऐसा कहनेपर मैने कहा—'प्रविदामे प्रा

<sup>ै</sup> ब्रह्मनिमन्तिक-सुत्त (म० नि०, १।४।६; प्रनुवाद०, पृ० १६४-५) ै याज्ञवल्ययने गार्गीको ब्रह्मलोकसे प्रागेके प्रश्नको झिर गिरनेपा डर दिखलाकर रोक दिया था। (बृहदारण्यक ३।६)

है, अहो ! वक ब्रह्मा, अविद्यामें पड़ा है, अहो ! वक ब्रह्मा, जो कि अनित्यको नित्य कहता है, अशाश्वतको शाश्वत ....। .... ऐसा कहने पर .... वक ब्रह्माने ... कहा—'मार्प ! मैं नित्यको ही नित्य कहता हूँ ....। ... मैंने कहा— .... '... ब्रह्मा ! ... (दूसरे लोकसे) च्युत होकर तू यहाँ उत्पन्न हुआ। '...।"

ब्राह्मण ग्रन्थेके पीछे चलनेवाले ग्रन्थोकी भाँति विना जाने देखें ईश्वर (ब्रह्मा) ग्रीर उसके लोकपर विश्वास रखते हैं, इस भावको सम-भाते हुए एक जगह ग्रीर वृद्धने कहा हैं!—

वाशिष्ट ब्राह्मणने बुद्धसे कहा—'हे गौतम ! मार्ग-ग्रमार्गके मंवधमे ऐतरेय ब्राह्मण, छन्दोग ब्राह्मण छन्दावा ब्राह्मण, ....वाना मार्ग वत-लाते हैं, तो भी वह ब्रह्माकी सलोकताको पहुँचाते हैं। जैसे....ग्राम या कस्वेके पास बहुतसे, नाना मार्ग होते हैं, तो भी वे सभी ग्राममे ही जानेवाले होते हैं।'....

१ तेविज्ज-सुत्त (दी० नि० १।१३, ग्रनुवाद, पृ० ५७-६)

³ ऋग्वेदके ऋषियों में वासकका नाम नहीं है, श्रिगराकाभी श्रपना मंत्र नहीं है, किंतु श्रिगराके गोत्रियोके ४७से ऊपर स्वतहें। (ऋक् ११३४१३६; ६११४; दा४७-४द, ६४, ७४, ७६, ७८-७६, ८१-४४, ६७, ८८-९१४, ३०, ३४-३६, ३६-४०, ४४-४६, ४०-४२, ६१, ६७, (२२-३२), ६६, ७२, ७३, ८३, ६४, ६७, (४५-४८), १०८ (८-११), ११२; १०१४२-४४, ४७, ६७-६८, ७१, ७२, ८२, १०७, १२८, १६४, १७२-७४ वाकी श्राठ ऋषियोंके वनाए ऋग्-मंत्र इस प्रकार है—

....जिसने ब्रह्माको ग्रपनी ग्रांन्वोम देखा हो।... 'जिसको न जानते हैं, न देखते हैं उसकी मलोकताकेलिए मार्ग उपटेश करने हैं।' ....वाभिष्ट ! (यह तो वैसे ही हुआ), जैने अन्योकी पानि एक

| १. श्रप्टक (विश्वामित्र-पुत्र)<br>२. वामक<br>३. वामदेव (वृहदुक्य, मूर्धन्वा, श्र | नूबत संरया पता<br>१ १।१०४<br>०<br>होमुचके                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पिता)<br>४. विश्वामित्र (कुशिक-पुत्र)                                            | <ul> <li>44 818-48, 84-42</li> <li>46 218-80, 28, 28, 28, 20-30, 32-43, 40-62; 9160</li> <li>(82-84); 91</li> </ul> |
| ४. जमदिन्त (भागंव)                                                               | ४०१ (१३-१६)<br>४ हाह्यः, ९१६२,६४,                                                                                   |
| ६. श्रंगिरा                                                                      | €७ (१६-१ <del>=</del> )                                                                                             |
| ७. भरद्वाज (वृहस्पति-पुत्र)                                                      | 50-83, 85-98;<br>€0 €18-88,85-35;                                                                                   |
| न विशिष्ट (मित्रावरुण-पुत्र)                                                     | (१६-२१), ६०,<br>१०४ ७११-२०४; ९१६७<br>९१६७ (१-३)                                                                     |
| <sup>६</sup> - फश्यप (मरोचि-पुत्र)                                               | ६७ (४-३)<br>७ ११६६; ९१६४,<br>६७ (१-३)                                                                               |
| १०. भृगु (वरण-पुत्र)                                                             | ६ <b>८</b> ।६४<br>६४, ६४३-६४                                                                                        |

दूसरेसे जुड़ी हो, पहिलेवाला भी नहीं देखता, वीचवाला भी नही देखता, पीछेवाला भी नही देखता।....

(६) दश श्रकथनीय—वृद्धने कुछ वातोको श्रकथनीय (== प्रव्या-कृत) कहा है, कितने ही वीदिक वेईमानीकेलिए उतार भारतीय लेखक उसीका सहारा लेकर यह कहना चाहते है, कि वुद्ध ईश्वर, श्रात्माके वारेमें चूप थे। इसलिए चुप्पीका मतलव यह नहीं लेना चाहिए, कि वुद्ध उनके ग्रस्तित्वसे इन्कार करते हैं। लेकिन वह इस वातको छिपाना चाहते हैं, कि बुद्धकी अव्याकृत वातोकी सूची खुली हुई नहीं है, कि उसमे जितनी चाहें उतनी वातें ग्राप दर्ज करते जायें। वुद्धके ग्रव्याकृतोकी सूचीमें सिर्फ दस वाते हैं, जो लोक (==दुनिया), जीव-शरीरके भेद-श्रभेद तथा मुक्त-पुरुषकी गतिके वारेमें हैं -

१. क्या लोक नित्य है ? २. क्या लोक ग्रनित्य है ? ३. क्या लोक ग्रन्तवान् है ? क. लोक ४. क्या लोक ग्रनन्त है ? ५. क्या जीव ग्रीर शरीर एक है ? ख. जीव-गरीरकी ६. क्या जीव दूसरा शरीर दूसरा है ? एकता ७. क्या मरनेके वाद तथागत (-मुक्त) होते हैं ? द. क्या मरनेके वाद तथागत नहीं होते ? निर्वाणके वाद-६. क्या मरनेके वाद तथागत होते भी की ग्रवस्था है, नहीं भी होते हैं ?

म्र-व्याकृत ( ==म्र-कथनीय, चुप

मालुंक्यपुत्तने वृद्धसे इन दश ग्रव्याकृत वातोंके वारेमे प्रय्न किया था।

न नहीं होते हैं ?

१०. क्या मरनेके वाद तथागत न होते है,

४म०नि०, २।२।३ (ग्रनुवाद, पृ० २५१)

"यदि भगवान् (इन्हे) जानते हैं,...तो वतलायँ,. नर्ी जानते हो, ...तो न जानने-समभनेवालेकेलिए यही नीयी (दात) है, कि वह (साफ कह दे)—में नहीं जानता, मुक्ते नहीं मानूम।...

बृद्धने इसका उत्तर देते हुए कहा—
"...मैने इन्हे श्रव्याकृत (इसलिए).. (कहा) है; (उपोकि)
...यह (=इनके बारेमे कहना) मार्थक नहीं, भिद्य-चर्या (=पादि
ब्रह्मचर्य)केलिए उपयोगी नहीं (श्रीर)न यह निर्वेद=वैराग्य, निरोध=
श्रान्ति....परम-ज्ञान, निर्वाणकेलिए (ग्रावय्यक) है; उनीनिए मैने
उन्हें श्रव्याकृत किया।"

(सर राधाकृष्ण्न्की लीपापोती—) बुद्धके दर्गनमे उन प्रकार ईश्वर, ग्रातमा, ब्रह्म—िकसी भी नित्य भ्रुव पदार्थकी गुजाउम न रहनेपर भी, उपनिषद् ग्रीर ब्राह्मणके तत्त्वज्ञान—मन्-िचद्-ग्रानन्द—ने विलगुन उल्टे तत्त्वो ग्र-सन् (=ग्रनित्य, प्रतीत्य ममुत्पन्न)-ग्र-चित् (=ग्रनात्म)-ग्रानन्द (=दु ख)—ग्रनित्य-दु स-ग्रनात्म—न्नी घोषणा करनेपर भी यदि सर राधाकृष्णन् जैमे हिन्दू लेयक गैरजिम्मेवारीके नाग निम्न वावयोको लिखनेकी घृष्टता करते है, तो इमे धर्मकीतिके ध्यत्रोमे "धिग् व्यापक तम" ही करना पटेगा ।—

- (क) "उस (=बुद्ध)ने ध्यान श्रीर प्रार्थना (के रान्ते)को परा ।" किसकी प्रार्थना ?
- (ख) "बुद्धका मत था कि सिर्फ विज्ञान (=चेतना) हो धरिपक है, श्रीर चीजे नहीं ।"रे

श्रापने 'सारे धर्म प्रतीत्य समुत्पन है', इसकी खूब व्याच्या की ?

(ग) "बुद्धने जो ब्रह्मके बारेमे साफ हा या नहीं कहा, एमे "लिखी तरह भी परम सत्ता (=ब्रह्म)से उन्तारके अर्थमें नहीं लिया जा मन्या।

<sup>&#</sup>x27;Indian Philosophy by Sir S. Radhakrishnan, vol I. (1st edition), P. 355 े वहीं, P. 378

यह समक्तना श्रसम्भव हैं, कि बुद्धने दुनियाके इस वहावमे किसी वस्तुको ध्रुव (=नित्य) नहीं स्वीकार किया; सारे विश्वमे हो रही श्र-शान्तिमे (उन्होने) कोई ऐसा विश्राम-स्थान नहीं (माना), जहाँ कि मनुष्यका श्रशान्त हृदय शान्ति पा सके।"

इसकेलिए सर राधाकृष्णन्ने वौद्ध निर्वाणको 'परमसत्ता' मनवाने-की चेष्टा की है, किन्तु वौद्ध निर्वाणको अभावात्मक छोड भावात्मक वस्तु माना ही नही जा सकता । वृद्ध जव शान्तिके प्राप्तिकर्ता आत्माको भारी मूर्खता (=वालधर्म)मानते हैं, तो उसके विश्रामकेलिए शान्तिका ठाँव राधाकृष्णन् ही ढूँढ सकते हैं! फिर आपने तो इस वचनको वही उद्धृत भी किया है—"यह निरन्तर प्रवाह या घटना है, जिसमे कुछ भी नित्य नहीं। यहाँ (=विश्वमे) कोई चीज नित्य (=िस्यर)नही— न नाम (=विज्ञान) ही और न रूप (=भौतिकतत्त्व) ही।"

(घ) "आत्माके वारेमे वुद्धके चुप रहनेका दूसरा ही कारण था"
.... वुद्ध उपनिपद्मे विणत आत्माके वारेमें चुप है-—वह न उसे स्वीकार ही करते हैं, न इन्कार ही।"

नहीं जनाव ! बुद्धके दर्शनका नाम ही श्रनात्मवाद है। उपनिपद्के नित्य, ध्रुव श्रात्माके साथ यहाँ 'श्रन्' लगाया गया है। "श्रनित्य दुख श्रनात्म"की घोषणा करनेवालेकेलिए श्रापके ये उद्गार सिर्फ यहीं सावित करते हैं, कि श्राप दर्शनके इतिहास लिखनेकेलिए विलकुल श्रयोग्य है।

आगे यह और दूहराते है-

'विना इस अन्तिहित तत्त्वके जीवनकी व्याख्या नहीं की जा सकती। इसीलिए वृद्ध वरावर भ्रात्माकी सत्यताके निपेषसे इन्कार करते थे।"

<sup>ै</sup>वही, पृष्ठ ३७६ °It is a Perpetual Process with nothing permanent. Nothing here is permanent, neither name nor form—महाबग्ग (विनय-पिटक) VI.35. ff. वहीं, पृष्ठ ३८५ °वहीं, पृष्ठ ३८६

इसे कहते हैं—"मुखमस्तीति वक्तव्य दशहम्ता हरीतकी।" श्रीर बुद्धके सामने जानेपर राधाकृष्णन्की क्या गति होती, उनकेलिए मानुवय-पुत्तकी घटनाको पटिए।

(ड) मिलिन्द-प्रश्नके रचियता नागमेन (१५० ६० पू०)ने बुद्धके दर्शनकी व्याख्या जिस मरनताके माय यवनराजा मिनान्दरके नागने की, उसके बारेमें सर राधाकृष्णन्का कहना है—

"नागसेनने वौद्ध (= बुद्धके) विचारको उनकी पैनृक नान्वा (= उप-निपद्?) से तोड़कर जुद्ध वौद्धिक (= बुद्धिमगन) क्षेत्रमे रोप दिया।" श्रीर—

"बुद्धका लक्ष्य (= मिधन) था, कि उपनिपद्के श्रेष्ठ विज्ञानवाद (Idealism) को स्वीकार कर उमे मानव जातिके दिन-प्रतिदिनकी श्रावश्यकताकेलिए मुनभ बनाये। ऐतिहानिक बीट धर्मका श्रवं हैं, उपनिपद्के सिद्धान्तका जनतामे प्रमार।"

स्वयं बुद्ध उनके समकालीन थिप्य, नागरेन (१५० ई० पृ०), नागा-जुंन (१७५ ई०), असग (३७५ ई०), वनुवधु (४०० ई०), दिग्नाग (४२५ ई०), धर्मकीर्ति (६००), धर्मोत्तर, धान्नरिक्षन (८५० ई०), ज्ञानश्री, धावयश्रीमद्र (१२०० ई०) जिन रहस्यको न द्यान पाये थे, उने खोज निकालनेका श्रेय सर राधाहुष्णन्को है, जिन्होंने अनात्मवाको बुद्धको उपनिषद्के आत्मवादका प्रचारक निद्ध कर दिया। २५०० वर्षो तथा भारत, लका, वर्मा, स्याम, चीन, जापान, कोरिया, मगोनिका, तिव्यत, मध्य-एनिया, अफगानिस्तान और दूसरे देयो नक फैर्ने भूभागपर कितना भारी अम फैला हुआ था जो कि वह कृतको अनात्मकाको अनी-स्वरवादी समभते रहे । श्रीर अक्षपाद, पादराक्षण, वात्म्वायन, उद्योतहर, पुमारिक, वाचन्यति, उदयन जैने हाहाणोने भी वृत्यो कर्मनको जिन तरहका समभत वह भी उनकी भारी "प्रविद्या" थी ।

(७) विचार-स्वातंत्र्य—प्रतीत्य-समृत्पादके ग्राविष्कर्ताके लिए विचार-स्वातत्र्य स्वाभाविक चीज थी। वौद्ध दार्शिनकोने ग्रपने प्रवर्त्तकके ग्रादेशके ग्रनुसार ही प्रत्यक्ष ग्रीर ग्रनुमान दोके ग्रतिरिक्त तीसरे प्रमाणको माननेसे इन्कार कर दिया। बुद्धने विचार-स्वातत्र्यको ग्रपने ही उपदेशोसे इस प्रकार शुरू किया था'—

"भिक्षुत्रो ! में वेडे ( क्लिल) की भाँति पार जानेकेलिए तुम्हे धर्मका उपदेश करता हूँ, पकड़ रखनेकेलिए नही । . . जैसे भिक्षुत्रो ! पुरुप . . . . ऐसे महान् जल-अर्णवको प्राप्त हो, जिसका उरला तीर खतरे और भयसे पूर्ण हो और परला तीर क्षेमयुक्त तथा भयरहित हो । वहाँ न पार ले जानेवाली नाव हो, न इधरसे उधर जानेकेलिए पुल हो । . . . . तव वह . . . . तृण-काष्ठ-पत्र जमाकर वेडा वाँघे और उस वेडेके सहारे हाथ और पैरसे मेहनत करते स्वस्तिपूर्वक पार उतर जाये । . . . . उतर जानेपर उसके (मनमे) हो—'यह वेडा मेरा वडा उपकारी हुग्रा है, इसके सहारे . . . में पार उतर सका, क्यो न में ऐसे वेडेको शिरपर रख कर, या कन्धेपर उठाकर . . . . ले चर्लू ।' . . . . तो क्या . . . ऐसा करनेवाला पुरुष उस वेडेके प्रति (अपना) कर्त्तव्य पालन करनेवाला होगा ?' . . . . नही . . . . । 'भिक्षुग्रो ! वह पुरुष उस वेडेमे दुख उठानेवाला होगा ।' "

एक बार वृद्धसे केशपुत्र ग्रामके कालामोने नाना मतवादोके मच-भूठमे सन्देह प्रकट करते हुए पूछा था<sup>3</sup>—

"भन्ते ! कोई-कोई श्रमण (=साधु) ब्राह्मण केमपुत्रमे श्राते हैं, श्रपने ही वाद (=मत)को प्रकाशित.. करते हैं, दूसरेके वादपर नाराज होते हैं, निन्दा करते हैं। . .दूमरे भी.. .श्रपने ही वादको प्रकाशित... करते....दूमरेके वादपर नाराज होते हैं।

र म० नि०, ११३१२ (घ्रनुवाद, पृष्ठ ८६-८७)

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> श्रंगुत्तर-निकाय, ३।७।५

तव....हमे मन्देह. .होता है--कीन इन ...मे सच कहता है, कीन भूठ?'

"कालामो । तुम्हारा मन्देह....ठीक है, मन्देहके स्थानमे ही तुम्हें सन्देह उत्पन्न हुया है। कालामो । मत तुम श्रृन (चनुने वचनो, वेदो)के कारण (किसी वातको मानो), मत तर्कके कारणमे, मत नय-हेनुने, मत (वक्ताके) श्राकारके विचारमे, मत श्रुपने चिर-विचारित मनके श्रृकृल होनेसे, मत (वक्ताके) भन्यत्प होनेने, मत 'श्रमण हमारा गृरु है' से। जब कालामो । तुम खुद ही जानो कि ये धर्म (चकाम या वात) श्रुच्छे, श्रदोप, विज्ञोंने श्रनिन्दित हैं यह लेने, ग्रहण करनेपर हित, नुनके लिए होते हैं, तो कालामो । तुम उन्हें स्वीकार करो।"

(८) सर्वेज्ञता गलत—बुद्धके समकालीन वर्धमानको मर्वज मर्व-दर्शी कहा जाता था, जिमका प्रभाव पीछे बुद्धके अनुवायियोपर भी पर्टे विना नही रहा । तो भी बुद्ध रवय सर्वज्ञताके रयालके विरुद्ध थे ।

वत्सगोत्रने पूछा'---"मुना है भन्ते । 'श्रमण गौतम नर्वज्ञ नर्य-दर्शी है .. '--(वया ऐसा कहनेवाले) . यथार्थ कहनेवाले हैं? भगवान्की ग्रसस्य . ने निन्दा तो नहीं करते?"

"वत्स । जो कोई मुक्ते ऐसा कहते हैं. ., वह मेरे वारेमे यथायं कहनेवाले नहीं है। वह अमत्त्यसे . मेरी निन्दा करते हैं।"

श्रीर श्रन्यत्र---

"ऐसा श्रमण ब्राह्मण नहीं है जो एक ही बार सब जानेगा, सब देरेगा (सर्वज्ञ सर्वदर्शी होगा)।"

(९) निर्वाण—निर्वाणका अयं है व्यक्ता—दीप या आगरा जरते-जलते वुक्त जाना। प्रतीत्यममृत्पत्र (विन्छित प्रवाह रुपमे उत्तत्र) नाम-रूप (=विज्ञान और भौतियतत्त्व) तृष्णाके गारेने निनकर जो एक जीयन-प्रवाहका रूप धारण कर प्रवाहित हो रहे हैं. इस प्रवाहरा

धम० ति०, २।२।१ भ० ति०, २।४।१० (ग्रद्वाद, पृष्ट ३६६)

अत्यन्त विच्छेद ही निर्वाण हैं। पुराने तेल-वत्ती या ईंग्नके जल चुकने तथा नयेकी श्रामदनी न होनेसे जैसे दीपक या ग्राग्नि वुक्त जाते हैं, उसी तरह ग्रास्त्रवों चित्तमलों, (काम-भोगों, पुनर्जन्म ग्रीर नित्य श्रात्माके नित्यत्व ग्रादिकी दृष्टियों) के क्षीण होनेपर यह ग्रावागमन नष्ट हो जाता है। निर्वाण बुक्तना है, यह उसका गव्दार्थ ही वतलाता है। चुद्धने श्रपने इस विशेष शव्दको इसी भावके द्योतनकेलिए चुना था। किन्तु साथ ही उन्होंने यह कहनेसे इन्कार कर दिया कि निर्वाण-गत पुरुप (च्तथागत) का मरनेके बाद क्या होता है। श्रनात्मवादी दर्शनमें उसका क्या हो सकता है, यह तो ग्रासानीसे समक्ता जा सकता है; किन्तु वह स्थाल "वालानां शासजनकम्" (च्यज्ञोको भयभीत करनेवाला) है, इसलिए बुद्धने उसे स्पष्ट नहीं कहना चाहा । उदानके इस वाक्यको लेकर कुछ लोग निर्वाणको एक भावात्मक ब्रह्मलोक जैसा वनाना चाहते हैं। 3—

"हे भिक्षुग्रो ! ग्र-जात, ग्र-भूत, ग्र-कृत = ग्र-सस्कृत ।" किन्तु यह, निषेचात्मक विशेषणसे किसी भावात्मक निर्वाणको सिद्ध तभी कर सकते थे, जब कि उसके 'ग्रानन्द'का भोगनेवाला कोई नित्य घ्रुव ग्रात्मा होता । बुद्धने निर्वाण उस ग्रवस्थाको कहा है, जहाँ तृष्णा क्षीण हो गई, ग्रास्तव = चित्तमल (=भोग, जन्मान्तर ग्रीर विशेष मतवादकी तृष्णाएं है) जहाँ नहीं रह जाते । इससे ग्रविक कहना बुद्धके ग्र-व्याकृत प्रतिज्ञाकी श्रवहेलना करनी होगी। ।

### ४-बुद्धका दर्शन ग्रीर तत्कालीन समाज-व्यवस्था

दर्शन दिमागकी चीज है, फिर हाड़-मासके समूहोवाले समाजका उसपर क्या वस है ? वह केवल मनकी ऊँची उड़ान, मनोमय जगत्की

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> इतिवृत्तक, २।२।६ <sup>१</sup> उदान, दा३

<sup>&</sup>lt;sup>च</sup> उदान, ८।२—"दुहसं श्रनत्तं नाम न हि सच्चं सुदस्सनं। पटिविद्धा तण्हा जानतो पस्सतो नित्य किञ्चन॥"

उपज है, इसलिएं उसे उसी तलपर देखना चाहिए। दर्गनके नर्यधमें इस तरहके विचार पूरव श्रीर पृश्चिम दोनोमें देखे जाने है। उनके ख्यालमें दर्शन भौतिक विश्वसे विलकुल श्रलग चीज है। लेकिन हमने यूनानी-दर्शनमें भी देखा है, कि दर्शन मनकी चीज होते हुए भी "तीन लोकमें मथुरा न्यारी"वाली चीज नहीं रहा। खुद मन भौतिक उपज है। याज-वल्यके गुरु उद्दालक श्रारुणिने भी साफ स्त्रीकार किया या कि "मन श्रप्तमय है।. ..खाये हुए श्रप्तका जो सूक्ष्माण ऊपर जाता है, वहीं मन है।" हम खुद श्रन्यत्र वतला श्राये है, कि हमारे मनके विकानमें हमारे हाथो—हाथके श्रम, सामाजिक श्रीर वैयक्तिक दोनो—का नवने भारी हिस्सा है। मनुष्यकी भाँति मनुष्यका मन भी श्रपने निर्माणमें समाजका वहुत ऋणी है। ऐसी स्थितिमें मनकी उपज दर्गनवी भी व्याख्या समाजसे दूर जाकर कैसे की जा सकती है? उनितए गर्जाय श्रांखकी श्रस्लियतको जैसे धरीरसे श्रनग निकालकर देवनेसे नर्ग मालूम हो सकती, उसी तरह दर्शनके समभनेमें भी रमें उने उनके जनम, और कार्यकी परिस्थितिमें देखना होगा।

उपनिषद्को हम देख चुके है, समाजकी रियतिको धारण जन्ने (=रोकने)वाले धर्म (वैदिक कर्मकाट ग्रीर पाठ-पूजा)की ग्रोन्ने मान्या उठते देख पहिले शासक वर्गको चिन्ता हुई ग्रीर धातियो—राजायो—ने ग्रहाजान तथा पुनर्जन्मके दर्शनको पैदाकर वृत्तिको पकाने गया सामाजिक विषमताको उचित ठहरानेकी चेप्टा को । इन्हारमक रीनिने विदलेषण करनेपर हम देखेंने—(१)

वाद—यज्ञ, वैदिक कर्मकाउ, पाठ-पूजा श्रेयका रान्ता है।
प्रतिवाद—यज्ञ रूपी परनई पार होनेकेलिए बहुत जमजोर है।
सवाद—रहाज्ञान श्रेयका रास्ता है, जिसमे जर्म नहारा होता है।
बुद्धका दर्यन—(२)

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> छान्दोग्य-उपनिषद्, ६।६।१-५ <sup>९</sup>"मानद-समाज" ए० ४-६

वाद् (उपनिपद्)—आत्मवाद ।
प्रतिवाद् (चार्वाक)—आत्मा नही भौतिकवाद ।
संवाद् (वुद्ध)—अभौतिक अनात्मवाद ।

यह तो हुई विचार-शृखला। समाजमे वैदिक धर्म स्थिति-स्थापक था, ग्रीर वह सम्पत्तिवाले वर्गकी रक्षा ग्रीर श्रमिक—दास, कर्मकर— वर्गपर श्रकुश रखनेके लिए, खूनी हाथोसे जनताको कुचलकर स्थापित हुए राज्य (=शासन)की मदद करना चाहा था। इसका पारितोषिक था धार्मिक नेतास्रो (=पुरोहितो)का शोषणमे स्रौर भागीदार वनाया जाना । शोपित जनता ग्रपने स्वतत्र-वर्गहीन, ग्रार्थिक दासता-विहीन-दिनोको भूलसी चुकी थी, धर्मके प्रपचमें पड़कर वह श्रपनी वर्त्तमान परिस्थितिको "देवताग्रोका न्याय" समभ रही थी । शोपित जनताको वास्तविक न्याय करवानेके लिए तैयार करनेके वास्ते जरूरी था, कि उसे धर्मके प्रपचसे मुक्त किया जाये। यह प्रयोजन था, नास्तिकवाद (=देव-परलोकसे इन्कारी)-भौतिकवादका । ब्राह्मण (पुरोहित) अपनी दक्षिणा समेटनेमे मस्त थे, उन्हें भुसके ढेरमें सुलगती इस छोटीसी चिंगारीकी पर्वाह न थी। सदियोसे श्राये कर्म-वर्मको वह वर्गशोपणका साधन नही वल्कि साध्य समभने ्लगे थे, इसलिए भी वह परिवर्त्तनके इच्छुक न थे। क्षत्रिय (=शासक) ठोस दुनिया और उसके चलने-फिरनेवालें, समभनेकी क्षमता रखनेवाले शोपित मानवोकी प्रकृति और क्षमताको ज्यादा समभते थे। उन्होने खतरेका अनुभव किया, श्रीर धर्मके फदेको दृढ करनेकेलिए ब्रह्मवाद स्रीर पुनर्जन्मको उसमे जोड़ा। गुरूमें पुरोहितवर्गे इससे कितना नाराज हुआ होगा, इसकी प्रतिब्विन हमें जैमिनि ग्रीर कुमारिलके मीमासा-दर्शनमे मिलेगी; जिन्होने कि ब्रह्म (=पुरुष)ब्रह्मज्ञान सबसे इन्कार कर दिया--वेद ग्रपौरुपेय है, उसे किसीने नहीं वनाया है। वह प्रकृतिकी भाँति स्वयंभु है। वेदका विघान कर्मफल, परलोककी गारंटी है। वेद सिर्फ कर्मोका विघान करते है, इन्हीं विघान-वाक्योके समर्थनमे प्रयंवाद (=स्तुति, निन्दा, प्रशसा)के तौरपर वाकी सहिना, ब्राह्मण, उपनिपद्का

सारा वक्तव्य है। तो भी जो प्रहार हो चुका था, उसने वैदिक कमेराउको वचाया नही जा सकता था। कीटिल्यके ग्रयंशान्त्रने पता लगना है, कि लोकायत (=भौतिक-नास्तिक)-वाद शासकोमें भी भीतर ही भीतर बहुत प्रिय था । किन्तु दूसरी ही दृष्टिसे वह समयके अनुसार, सिर्फ अपने स्यायी स्वायीका ग्याल रखते हर मामाजिक—धार्मिर-महिको दः-लनेकी स्वतत्रता चाहते थे । लोगोके धार्मिक मिथ्याविष्यानीन पायज उठाकर, शासकोको दैवी चमत्कारो द्वारा राज्यकोष श्रीर बन बटानेकी वहां साफ सलाह दी गई है। "दशकुमारचरित"के समय (उ० छठी सडीमे तो राज्यके गृप्तचर धार्मिक "निर्दोप वेष"को वेखटके इस्तेमाल करते चे, श्रीर इस तरीकेका इस्तेमाल चाणवय श्रीर उसके पहिलेके नामक भी निम्सकोच करते थे, इसमें सन्देह नहीं। लेकिन, बायकवर्ग भीतिय-वादको अपने प्रयोजनकेलिए इस्तेमाल करता या-निर्फा, "तर्ण ए त्या घुत पिवेत्" (=ऋण करके घी पीने )के नीच उद्देश्य ये । वहीं भौतिकयाद जब शीपित-श्रमितवर्गकेलिए इस्तेमाल होता, तो उमका उद्देश्य वैद्यानिक स्वार्थ नही होता था। श्रव श्रपने श्रमका फन स्वयं भोगनेकी मांग पेश करता--शोपणको बन्द करना चाहता था।

बुद्धका दर्शन श्रपने मौलिक रप—प्रतीत्व-ममुत्पाद (=धिणिण-वाद)—में भारी श्रान्तिकारी या। जगत्, समाज, मनुष्य नभीको उनने क्षण-क्षण परिवर्त्तनदील घोषित किया, श्रीर कभी न लौटनेवाले "ने हि नो दिवसा गता" (=वे हमारे दिवस नले गये)की पर्वाट छोडकर परिवर्त्तनके श्रनुसार श्रपने व्यवहार, श्रपने ममाजके परिवर्त्तनकेलिए हर वक्त तैयार रहनेकी दिक्षा देता था। बुद्धने श्रपने बडे-मे-बडे दार्शनिक विचार ("धमं")को भी बेडेके ममान तिर्फ उनमे फायदा उटानेकेलिए कहा था, श्रीर उसे समयके बाद भी ढोनेकी निन्दा की घी। नो भी इस श्रान्तिकारी दर्शनने श्रपने भीतरसे उन तत्त्वो (धमं)को इटाण नहीं था, जो "समाजकी प्रगतिको रोकने"का काम देने हैं। पुनर्जन्तर्श यद्यपि बुद्धने नित्य श्रात्माका एक धारीरने टूनरे धरीरमे पावागमनके रूपमें माननेसे इन्कार किया था, तो भी दूसरे रूपमें परलोक श्रौर पनर्जन्म-को माना था। जैसे इस शरीरमें 'जीवन' विच्छिन्न प्रवाह (नष्ट--उत्पत्ति-नष्ट-उत्पत्ति)के रूपमें एक तरहकी एकता स्यापित किये हुए हैं, उसी तरह वह शरीरान्तमें भी जारी रहेगा। पुनर्जन्मके दार्श-निक पहलूको श्रीर मजबूत करते हुए बुद्धने पुनर्जन्मका पुनर्जन्म प्रति-सन्धिके रूपमे किया-ग्रर्थात् नाश ग्रीर उत्पत्तिकी सिध (= ग्रुखला) से जुड़कर जैसे जीवन-प्रवाह इस शरीरमें चल रहा है, उसी तरह उसकी प्रतिसिध (= जुड़ना) एक शरीरसे ग्रगले शरीरमें होती है। ग्रविकारी ठोस ग्रात्मामें पहिलेके संस्कारोको रखनेका स्थान नही था, किन्तु क्षण-परिवर्त्तनशील तरल विज्ञान (=जीवन)में उसके वासना या सस्कारके रूपमें अपना अग वनकर चलनेमे कोई दिक्कत न थी। क्षणिकता सृष्टि-की व्याख्याकेलिए पर्याप्त थी, किन्तु ईश्वरका काम संसारमें व्यवस्था, समाजमें व्यवस्था (=शोपितको विद्रोहसे रोकनेकी चेप्टा)-कायम रखना भी है। इसकेलिए वृद्धने कर्मके सिद्धान्तको श्रीर मजवूत किया। म्रावागमन, धनी-निर्घनका भेद उसी कर्मके कारण है, जिसके कर्ता कभी तुम खुद थे, यद्यपि म्राज वह कर्म तुम्हारे लिए हाथसे निकला तीर है।

इस प्रकार वृद्धके प्रतीत्य-समृत्पादको देखनेपर जहाँ तत्काल प्रभु-वर्ग भयभीत हो उठता, वहाँ, प्रतिसचि ग्रीर कर्मका सिद्धान्त उन्हें विलक्षल निश्चित कर देता था। यही वजह थी, जो कि वृद्धके भंडेके नीचे हम वडे-वड़े राजाग्रो, सम्राटों, सेठ-साहूकारोको ग्राते देखते हें, ग्रीर भारतसे वाहर—लंका, चीन, जापान, तिव्वतमे तो उनके धर्मको फैलानेमें राजा सबसे पहिले ग्रागे वहे।—वह सम्भते थे, कि यह धर्म सामाजिक विद्रोहके लिए नही बल्कि सामाजिक स्थितिको स्थापित रखनेकेलिए बहुत सहायक सावित होगा। जातियो, देशोकी सीमाग्रोको तोडकर वृद्धके विचारोने राज्य-विस्तार करनेमे प्रत्यक्ष या ग्रप्रत्यक्षरूपेण भारी मदद की। समाजमें ग्रायिक विषमताको ग्रक्षुण्ण रखते ही वृद्धने वर्ण-व्यवस्था, जातीय ऊँच-नीचके भावको हटाना चाहा था, जिसमे वास्तविक विषमता तो नहीं हटी, किन्तु निम्न वर्गका सद्भाव जरूर बौद्ध धर्मकी छोर वह गया। वर्ग-टृष्टिमे देखनेपर बौद्धधर्म धान्यवर्गके एजटकी मध्यन्यना जना धा, वर्गके मीलिक स्वार्थको बिना हटाये वह अपनेको न्याय-पक्षणाची जिल-नाना चाहता था।

मिद्धार्थ गीतम अपने दर्शनके रापमे गोचनेकेलिए गयो मजदूर हुए ? इनकेलिए उनके चारो ग्रोरकी भौतिक परिस्थित यहाँ तक कारण बनी ? यह प्रयन उठ सकते हैं। किन्तु हमें न्याल राजना चाहिए कि व्यक्तिपर भौतिक परिन्थितिका प्रभाव समाजके एक ग्राप्यक रूपमें को पहला है, बाभी-कभी बही व्यक्तिकी विशेष दिशामे प्रतिकियाके जिए पर्याप्त है; ग्रीर कभी-कभी व्यक्तिकी श्रपनी वैयक्तिक भीतिक परिन्ती भी दिशा-परिवर्त्तनमे सहायक होती है। पहिनी दृष्टिने बृद्धे दर्गनार हम श्रभी विचार कर चुके हैं। शुक्रकी वैयनितक भौतिक परिन्यितिका उनके दर्शनपर क्या कोई प्रभाव पड़ा है, जरा इमपर भी दिचार करना चाहिए। बुद्ध घरीरमे बहुत स्वस्य थे। माननिक नौरसे यह भाग, गम्भीर, तीक्ष्ण प्रतिभाषाली विचारक थे। महत्त्वाकाकाए उनकी उतनी ही थी, जितनी कि एक काफी योग्यता रूपनेयाले प्राटम-दिन्यानी व्यपितको होनी चाहिए। यह घपने दार्गनिक त्रिचारीकी गरुनार्रपर पूरा विश्वाम रखते थे, प्रतीत्प्रनमुत्यादके महत्त्वको भन्ती प्रतार समस्ते ये, नाय ही पहिले-पहिल उन्हें अपने विचारोको फैनानेकी उल्लाहता न त्री, पयोकि वह तत्कालीन विचार-प्रवृत्तिको देखकर जाराएकं न है। गायद श्रभी तक उन्हें यह गता न था, कि उनके विचारी और उन नगयों प्रभुवर्गकी प्रवृत्तिमे समभौतेकी गुजाउस है।

हुआ हो, इसका पता नहीं लगता। एक घनिकपुत्रकेलिए जो भोग चाहिए, वह उन्हें मुलम थे। किन्तु समाजमें होती घटनाएँ तेजीसे उनपर प्रभाव डालती थी। वृद्ध, वीमार श्रीर मृतके दर्गनसे मनमें वैराग्य होना इसी वातको सिद्ध करता है। दु खकी सच्चाईको हृदयंगम करनेकेलिए यही तीन दर्शन नहीं थे, इससे वढकर मानवकी दासता श्रीर दिखताने उन्हें दु.खकी सच्चाईको सावित करनेमें मदद दी होगी; यद्यपि उसका जिक हमें नहीं मिलता। इसका कारण स्पष्ट है—वृद्धने दिखता श्रीर दासताको उठाना अपने श्रीग्रामका अग नहीं वनाया था। श्रारम्भिक दिनोमें, जान पडता है, दिखता-दासताकी भीपणताको कुछ हलका करनेकी प्रवृत्ति वौद्धसंघमें थी। कर्ज देनेवाले उस समय सम्पत्ति न होने-पर गरीर तक खरीद लेनेका श्रविकार रखते थे, इसलिए कितने ही कर्ज-दार त्राण पानेकेलिए भिक्षु वन जाते थे। लेकिन जव महाजनोंके विरोधी हो जानेका खतरा सामने श्राया, तो बुद्धने घोपित किया।—

"ऋणीको प्रव्रज्या (=संन्यास) नहीं देनी चाहिए।"

इसी तरह दासोंके भिक्षु वननेसे ग्रपने स्वार्थपर हमला होते देख दास-स्वामियोने जब हल्ला किया तो घोषित किया<sup>3</sup>—

"भिक्षुग्रो! दासको प्रव्रज्या नही देनी चाहिए।"

बुद्धके अनुयायी मगधराज विविसारके मैनिक जव युद्धमें जानेकी जगह भिक्षु वनने लगे तो, सेनानायक और राजा बहुत घवराये, आिंदर राज्यका अस्तित्व अन्तमे सैनिक-शक्तिपर ही तो निर्भर है। विविसारने जव पूछा कि, राजसैनिकको साधु वनानेवाला किस दंडका भागी होता है, तो अधिकारियोने उत्तर दिया —

"देव ! उस (=गुर)का निर काटना चाहिए, ग्रनुशामक (=भिक्षु

१ महावन्ग, १।३।४।८ (मेरा "विनयपिटक", हिन्दी, पृष्ठ ११८)

<sup>ै</sup>वहीं १।३।४।६ (मेरा "विनयपिटक", पृ० ११८)

<sup>ै</sup> वहीं, १।३।४।२ (वहीं, पु० ११६-११७)

वनाते वक्त विधिवाक्योको पटनेवाने)की जीभ निकाननी चारिए, धौर गण (=मघ)की पसली तोट देनी चाहिए।"

राजा विविसारने जाकर बुढ़के पाम इमकी शिकायत जी, तो बुद्धने घोषित किया---

"भिक्षुयो ! राजनैनिकोको प्रत्रज्या नहीं देनी चाहिए।"

इस तरह दु.य गत्यके माक्षात्कारमे दुय-हेतुम्रोको नगारमे इर करनेका जो सवाल था, वह तो खतम हो गया, श्रव उनका निर्फ श्राध्या-त्मिक मूल्य रह गया था, श्रीर वैसा होते ही सम्पत्तिवाने वर्गकेनिए बृद्धमा दर्शन विपदन्तहीन मर्प-सा हो जाता है।

सब देखनेपर हम यही कह सकते हैं, कि नत्कालीन दानता और दिखिता बृद्धको दु समस्य ममभनेमे साधक हुए। दु य दूर किया जा मकता है, इसे समभने हुए बुद्ध प्रतीत्यसमुत्पादपर पहेंचे—अणिक नथा "हेनुप्रभव" होनेसे उसका श्रन्त हो सकता है। समारमे नाफ दिचार देनेवाले दु:खकारणोको हटानेमे श्रसमर्थ समभ उन्होंने उनकी प्रजीतिक व्यार्था कर टाली।

र प्रहीं

## तृतीत अध्याय

# नागसेन (१५० ई० पू०)

#### १-सामाजिक परिस्थिति

वृद्धके जन्मसे कुछ पहिले हीसे उत्तरी भारतके सामन्तोने राज्य-विस्तारकेलिए युद्ध छेडने शुरू किये थे-दो-तीन पीढी पहिले ही कोसल-ने काशी-जनपदको हडप कर लिया था। वुद्धके समयमे ही विविसारने अगको भी मगधमे मिला लिया ग्रीर उस समय विध्यमें होती मगधकी सीमा श्रवन्ती (उज्जैन)के राज्यसे मिलती थी। वत्स (=कौगाम्बी, इलाहाबाद)का राज भी उस वक्तके सभ्य भारतके वडे शासकोमे था। कोसल, मगघ, वत्स, अवन्तीके अतिरिक्त लिच्छवियो (वैशाली)का प्रजा-तंत्र पाँचवी महान् शक्ति थी । श्रार्य प्रदेशोको विजय करते एक-एक जन (= कबीले) के रूपमें वसे थे। ग्रायोंकी यह नई वस्तियाँ पहिलेसे वमे लोगो ग्रीर स्वय दूसरे ग्रायं जनोंके खूनी संघर्षीके साथ मजवूत हुई थी। कितनी ही सदियो तक राजतत्र या प्रजातत्रके रूपमे यह जन चले ग्राये। उपनिपद्कालमे भी यह जनं दिखाई पड़ते है, यद्यपि जनतंत्रके रूपमे नही विलक अधिकतर सामन्ततंत्रके रूपमे । वृद्धके समय जनोकी सीमावदियाँ टूट रही थी, ग्रीर काशि-कोसल, ग्रग-मगर्यकी भाँति ग्रनेक जनपद मिलकर एक राज्य वन रहे थे। व्यापारी वर्गने व्यापारिक क्षेत्रमे इन सीमाग्रोको तोडना शुरू किया । एक नही श्रनेक राज्योसे व्यापारिक सवधके कारण जनका स्वार्थ उन्हे मजवूर कर रहा था, कि वह छोटे-छोटे स्वतत्र जन-पदोंकी जगह एक वडा राज्य कायम होनेमे मदद करें। मगवके धनजय मेठ (विद्यासाके पिता)को साकेत (= ग्रयोध्या)मे वड़ी कोठी कायम करने हम अन्यत्र देख चुके हैं। जिस वक्त व्यापारी अपने व्यापार द्वारा, राजा अपनी सेना द्वारा जनपटोकी सीमा तोटनेमें लगे हुए थे, उन वक्त दो भी दर्शन या धार्मिक विचार उसमें सहायता देने, उनका अधिर प्रचार होना जमरी था। बौद्ध धर्मने टम कामको सफलताके साथ किया, नार जान-बूक्तकर यैली और राजके हाथमें विककर ऐसा न भी हुआ हो।

बुद्धके निर्वाणके तीन वर्ष बाट (४८० ई० पू०) ग्रजानकपु (नगय) रे लिच्छवि प्रजातत्रको खतम कर दिया, श्रीर श्रपने ममयमे ही उसने ध्रपने राज्यकी गीमा कोमीमे यमुना तक पहुँचा दी, उत्तर दिन्यनमे उनरी भीमा विध्य ग्रीर हिमालय थे । जनपदो, जातियो, वर्णीकी मीमाग्रोको न मानने-वाली बृहकी शिक्षा, यद्यपि इस बातमे श्रपने नमकालीन दूसरे ई तीर्थर राजि ममान ही थी, किन्तु उनके माथ उनके दार्शनिक विचार बुद्धिपादियोगी ज्यादा श्राकर्षक मालूम होने थे-पिछले दार्गनिक प्रवाहका चरम रूप होनेसे उने श्रेष्ठ होना ही चाहिए था। उन नमयके प्रतिभागाची दाह्यणी श्रीर क्षतिय विचारकोका भागी भाग धुद्धके दर्शनमे प्रभावित या । उन श्रादर्भवादी भिक्षुत्रोका त्याग श्रीर मादा जीवन भी कम श्राउपंत न या । इस प्रकार बुद्धके समय श्रीर उनके बाद बीद्धधर्म युग-प्रमं---जनपद-एनी-करण-मे सबसे ग्रधिक महायक वना । विविनारके वनके बाद नन्त्रीम राज्यवश श्राया, उसने श्रपनी भीमाको श्रीर बटाया, शीर पन्टिममे नताज तक पहेँच गया । पिछले राजवशके बौद्ध होनेके नारण उसके उत्तराधि-कारी नदवदाका धार्मिक तौरसे बौद्धसघके साथ उतना घनिष्ट सबय सारे न भी रहा हो, किन्तु राज्यके भीतर जददंग्नी धामित विये जाते जन-पदोमे जनपदके व्यक्तित्वके भावको हटाकर एकनाका जो काम बीर कर रहे थे, उसके महत्त्वको वह भी नहीं भूल नवते वे-मगपने दुनो जीवनमें उनका धर्म बहुत भिषक जनप्रिय हो चुका या. श्रीर उन्नेरा राज-धर्म भी हो ही चुका था। इस प्रकार मगप-रापके नास्त याँग प्रशानके

<sup>&#</sup>x27;"गानदसमाज" पृष्ठ १३६-३८

विस्तारके साय उसके वौद्धधमंके विस्तारका होना ही था। नन्दोंके ग्रन्तिम समयमे सिकन्दरका पजावपर हमला हुग्रा, यद्यपि यूनानियोका उस वक्तका शासन विलकुल ग्र-स्थायी था, तो भी उसके कारण भारतमे यूनानी सिपाही व्यापारी, शिल्पी लाखोकी सख्यामे वसने लगे थे। इन ग्रिभमानी "म्लेच्छ" जातियोको भारतीय वनानेमें सबसे ग्रागे वढे थे वौद्ध। यवन मिनान्दर ग्रीर शक कनिष्क जैसे प्रतापी राजाग्रोका बौद्ध होना ग्राकस्मिक घटना नहीं है, विलक वह यह वतलाता है कि जनपद ग्रीर जनपद, ग्रायं ग्रीर म्लेच्छके बीचके भेदको मिटानेमें बौद्धधमंने खूव हाथ बँटाया था।

### २-यूनानी ग्रीर भारतीय दर्शनोंका समागम

यूनानी भारतीयोकी भाँति उस वक्तकी एक वडी सभ्य जाति थी। दर्शन, कला, व्यापार, राजनीति, सभीमें वह भारतीयोसे पीछे तो क्या मूर्तिकला, नाटचकला जैसी कुछ वातोमें तो भारतीयोसे आगे थे। दर्शनके निम्न सिद्धान्तोको उनके दार्शनिक श्राविष्कृत कर चुके थे, श्रीर इन्हें पिछले वक्तके भारतीयोने विना ऋण कवूल किये अपने दर्शनका ग्रग वना लिया।

| वाद                  | दार्शनिक   | समय ई० पूर |
|----------------------|------------|------------|
| <b>त्राकृतिवाद</b>   | पिथागोर    | ५७०-५००    |
| क्षणिकवाद            | हेराक्लितु | ४३४-४७४    |
| वीजवाद               | ग्रनखागोर  | ४००-४२८    |
| परमाणुवाद            | देमोकितु   | ४६०-३७०    |
| विज्ञान (= म्राकृति) | ग्रफलातूँ  | ४२७-३४७    |
| विशेष                | 11         |            |
| सामान्य (=जाति)      | >2         |            |
| मूल स्वरूप           | 21         |            |
| सृप्टिकर्ता          | 11         |            |
|                      |            |            |

| उपादान कारण  |        |         |
|--------------|--------|---------|
| निमित्त कारण | ग्रस्य | 548-555 |
| तर्कशास्त्र  | "      |         |
| द्रव्य       | **     |         |
| गुण          | **     |         |
| कर्म         | ग्ररस् |         |
| दिया         | ,,     |         |
| काल          | 11     |         |
| परिमाण       | 11     |         |
| श्रासन       | ,      |         |
| स्थिति       | 33     |         |

इस दर्शनका भारतीय दर्शनपर क्या प्रभाव पडा, यह धना पृष्टीन मालूम होगा। यहाँ हमें यह भी स्मरण रचना है, कि हेराविष्ठा, अफलातूँ, अरस्तू दर्शनोको जाननेवाले अनेक यवन भारतमे दर गये थे, श्रीर वे बुद्धके दर्शनके महत्त्वको अच्छी तरह समभ सकते थे।

्यह है समय जब कि यवन-शासित पजाबमें नागसेन पैजा होते हैं।

#### ३-नागसेनकी जीवनी

नागसेनके जीवनके बारेमे "मिलिन्द प्रस्त "मे जो कुछ मिलता है, उनमे - उतना ही माल्म होता है, कि हिमालय-पवंतके पान (पजाद) मे पजगत गांवमें सोनुत्तर ब्राह्मणके घरमे उनका जन्म हुआ था। पिनाके परमे ही रहते उन्होने ब्राह्मणोकी विद्या वेद. व्याकरण ध्रादिको पर निया था। उनके वाद उनका परिचय उन वनत वत्तनीय (= वनंनीय) न्यानमे रहते एक विद्यान् भिक्षु रोहणसे हुआ, जिनने नागनेन बौद-विचारोगी पोर

<sup>&#</sup>x27;'मिलिन्द-प्रश्न', ष्यनुवादक भिक्षु जगदीश कारयप, १६३७ ई० ।

भुके। रोहणके शिष्य वन वह उनके साथ विजम्भवस्तु (=विजृम्भवस्तु) होते हिमालयमे रिक्षिततल नामक स्थानमे गये। वही गुरुने उन्हें उस समयकी रितिके अनुसार कठस्थ किये सारे वौद्ध वाड्मयको पढाया। श्रौर पढनेकी इच्छासे गुरुकी श्राज्ञाके अनुसार वह एक वार फिर पैदल चलते वर्त्तनीयमे एक प्रख्यात विद्वान् अश्वगुप्तके पास पहुँचे। अश्वगुप्त ग्रभी इस नये विद्यार्थीकी विद्या-बुद्धिकी परख कर ही रहे थे, कि एक दिन किसी गृहस्थंके घर भोजनके उपरान्त कायदेके अनुसार दिया जानेवाला धर्मोपदेश नागसेनके जिम्मे पडा। नागसेनकी प्रतिभा उससे खुल गई श्रौर अश्वगुप्तने इस प्रतिभाशाली तरुणको श्रौर योग्य हाथोमे सौपनेकेलिए पटना (=पाटलिपुत्र)के अशोकाराम विहारमें वास करनेवाले आचार्य धर्मरिक्षतके पास भेज दिया। सौ योजनपर अवस्थित पटना पैदल जाना श्रासान काम न था, किन्तु अव भिक्षु वरावर श्राते-जाते रहते थे, व्यापारियोका सार्थ (=कारवाँ)भी एक-न-एक चलता ही रहता था। नागसेनको एक ऐसा ही कारवाँ मिल गया जिसके स्वामीने वडी खुशीसे इस तरुण विद्वान्को खिलाते-पिलाते साथ ले चलना स्वीकार किया।

ग्रशोकाराममे ग्राचार्य धर्मरक्षितके पास रहकर उन्होने वौद्ध तत्त्व-ज्ञान ग्रौर पिटकका पूर्णतया ग्रध्ययन किया। इसी वीच उन्हे पंजावसे वुलोवा ग्राया, ग्रौर वह एक वार फिर रिक्षततलपर पहुँचे।

मिनान्दर (= मिलिन्द)का राज्य यमुनासे आमू (वक्षु) दिया तक फैला हुआ था। यद्यपि उसकी एक राजधानी वलख (वाह्लीक) भी थी, किन्तु हमारी इस परपराके अनुसार मालूम होता है, मुख्य राजधानी सागल (=स्यालकोट) नगरी थी। प्लूतार्कने लिखा है कि—मिनान्दर वड़ा न्यायी, विद्वान् और जनप्रिय राजा था। उसकी मृत्युके वाद उसकी हिंडुयोंकेलिए लोगोमें लडाई छिड़ गई। लोगोने उसकी हिंडुयोंपर वडे-

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> वर्त्तनीय, कर्जगल श्रोर शायद विजृम्भवस्तु भी स्यालकोटके जिलेमें थे।

वडे स्तूप वनवाये। मिनान्दरको शास्त्रचर्चा श्रीर वहसकी वडी श्रादत थी, श्रीर सावारण पडित उसके सामने नही टिक सकते थे। मिक्षुश्रोने कहा—'नागसेन । राजा मिलिन्द वादिववादमें प्रक्न पूछकर भिक्षु-सघको तग करता श्रीर नीचा दिखाता है, जाश्रो तुम उस राजाका दमन करो।"

नागसेन, सघके आदेशको स्वीकार कर सागल नगरके असंखेट्य नामक परिवेण (=मठ)में पहुँचे। कुछ ही समय पहिले वहाँके वड़े पडित आयु-पालको मिनान्दरने चुप कर दिया था। नागसेनके आनेकी खवर शहरमें फैल गई। मिनान्दरने अपने एक अमात्य देवमत्री (=जो शायद यूनानी दिमित्री है)से नागसेनसे मिलनेकी इच्छा प्रकट की। स्त्रीकृति मिलनेपर एक दिन "पाँच सी यवनोंके साथ अच्छे रथपर सवार हो वह असखेट्य परिवेणमें गया। राजाने नमस्कार और अभिनदनके वाद प्रश्न शुक्त किये।" इन्ही प्रश्नोंके कारण इस अथका नाम "मिलिन्द-प्रश्न" पडा। यद्यपि उपलभ्य पाली "मिलिन्द पञ्ह"में छ परिच्छेद है, किन्तु उनमेंसे पहिलेके तीन ही पुराने मालूम होते है, चीनी भाषामें भी इन्ही तीन परिच्छेदोका अनुवाद मिलता है। मिनान्दरने पहिले दिन मठमें जाकर नागसेनसे प्रश्न किये, दूसरे दिन उसने महलमें निमन्त्रण कर प्रश्न पूछे।

#### ४-दाशंनिक विचार

ग्रपन उत्तरमे नागसेनने बुद्धके दर्शनके ग्रनात्मवाद, कर्म या पुनर्जन्म, नाम-रूप (=मन ग्रौर भौतिक तत्त्व), निर्वाण ग्रादिको ज्यादा विशद् करनेका प्रयत्न किया है।

- (१) श्रनात्मवाद—मिनान्दरने पहिले वौद्धोंके श्रनात्मवादकी ही परीक्षा करनी चाही । उसने पूछा --
  - $(\mathbf{a})$  "भन्ते (स्वामिन्) । श्राप किस नामसे जाने जाते है  $^{7}$ " "नागसेन ...नामसे (मुक्ते) पुकारते हैं  $^{7}$  किन्तु यह केवल

१मिलिन्द-प्रक्त, २।१ (ग्रनुवाद, पृ० ३०-३४)

व्यवहारकेलिए संज्ञा भर है, क्योंकि यथार्थमें ऐसा कोई एक पुरुष (==आ़त्मा) नहीं है।"

"भन्ते ! यदि एक पुरुष नही है तो कौन आपको वस्त्र. ..भोजन देता है ? कौन उसको भोग करता है ? कौन शील (=सदाचार) की रक्षा करता है ? कौन ध्यान ...का अभ्यास करता है ? कौन आर्यमार्ग के फल निर्वाणका साक्षात्कार करता है ? ....यदि ऐसी वात है तो न पाप है और न पुण्य, न पाप और पुण्यका कोई करनेवाला है. ..न करानेवाला है ।....न पाप और पुण्य ...के....फल होते है ?....यदि आपको कोई मार डाले तो किसीका मारना नही हुआ ।... (फिर) नागसेन क्या है ?....क्या ये केंग नागसेन है ?"

"नही महाराज<sup>!</sup>"

"ये रोयें नागसेन है ?" ।

"नही महाराज ।"

"ये नख, दाँत, चमड़ा, मास, स्नायु, हड्डी, मज्जा, वुक्क, हृदय, यकृत, क्लोमक, प्लीहा, फुप्फुस, आँत, पतली आँत, पेट, पाखाना, पित्त, कफ, पीव, लोहू, पसीना, मेद, आँसू, चर्ची, राल, नासामल, कर्णमल, मस्तिष्क नागसेन हैं?"

"नही महाराज!"

"तव क्या श्रापका रूप (≔भौतिक तत्त्व). वेदना.. .्संज्ञा ....संस्कार या विज्ञान नागसेन हैं ?"

"नही महाराज!"

"....तो क्या....रूप ...विज्ञान (==पाँचो स्कघ) सभी एक साथ नागसेन हैं ?"

"नही महाराज!'

"....तो क्या....रूप ग्रादिसे भिन्न कोई नागसेन है ?"

"नही महाराज ।"

"भन्ते ! मै ग्रापसे पूछते-पूछते थक गया किन्तु 'नागसेन' क्या है,।

\$ 55.78 } दर्शन ] नागसेन Ę पुर पुरव इसका पता नहीं लग सका । तो क्या नागसेन केवल शब्दमात्र है ? ग्राखि नागसेन है कीन ?" "महाराज। क्या आप पैदल चलकर यहाँ आये या किस सवारीपर ?" المع أواء मै .रथपर आया।" 60-13 तो मुभे वतावे कि श्रापका 'रथ' कहाँ है "महाराज । इन्दर्ह <u>,</u> क्या हरिस (=ईषा) रथ है ?" "नहीं भन्ते।" ÷ "क्या ग्रक्ष रथ है ?" 100 "नही भन्ते ।" • "क्या चक्के रथ है ?" "नहीं भन्ते !" "क्या रथका पजर . रस्सियाँ .चावुक. .लगाम रथ है ?" ; <del>57</del>5, "नहीं भन्ते।" 7 80, "महाराज । क्या हरीस ग्रादि सभी एक साथ रथ है ?" بهين "नहीं भन्ते।" "महाराज । क्या हरीस ग्रादिके परे कही रथ है ?" "नही भन्ते ।" == "महाराज <sup>।</sup> मैं श्रापसे पूछते-पूछते यक गया, किन्तु यह पता नही लगा कि रथ कहाँ है ? क्या रथ केवल एक जब्द मात्र है ? ग्राखिर य रथ है क्या ? ग्राप भूठ वोलते है कि रथ नही है। महाराज! सा ने एक जम्बूद्वीप (=भारत)के ग्राप सबसे बडे राजा है, भला किससे डरक ग्राप भृठ वोलते हैं ?' "भन्ते नागसेन! मैं भूठ नहीं वोलता। हरीस ग्रादि रयकें ग्रवयवों ग्राघारपर केवल व्यवहारकेलिए 'रथ' ऐसा एक नाम वोला जाता है।" "महाराज । वहुत ठीक, भ्रापने जान लिया कि रथ क्या है। इस 7:1

तरह मेरे केश ग्रादिके ग्राथारपर केवल व्यवहारकेलिए 'नागसेन' ऐसा एक नाम वोला जाता है। परन्तु, परमार्थमें 'नागसेन' कोई एक पुरुष विद्य-मान नहीं है। भिक्षुणी वज्राने भगवान्के सामने इसीलिए कहा था—

'जैसे अवयवोके आघारपर 'रय' सजा होती है, उसी तरह (रूप ग्रादि) स्कघोंके होनेसे एक सत्त्व (=जीव) समका जाता है।'"

(ख)<sup>3</sup>—"महाराज! 'जान लेना' विज्ञानकी पहिचान है, 'ठीकसे समभ लेना' प्रज्ञाकी पहिचान है; ग्रीर 'जीव' ऐसी कोई चीज नहीं है।"

"भन्ते । यदि जीव कोई चीज ही नहीं है, तो हम लोगोमें वह क्या है जो ग्राँखसे रूपोको देखता है, कानसे शब्दोको सुनता है, नाकसे गबोको सूँघता है, जीभसे स्वादोको चखता है, शरीरसे स्पर्श करता है ग्रौर मनसे 'धर्मी'को जानता है।"

'महाराज । यदि गरीरसे भिन्न कोई जीव है जो हम लोगोंके भीतर रह ग्रांखसे रूपको देखता है, तो ग्रांख निकाल लेनेपर वडे छेदसे उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह देखना चाहिए। कान काट देनेपर वड़े छेदसे उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह सुनना चाहिए। नाक काट देनेपर उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह सूँघना चाहिए। जीभ काट देनेपर उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह स्वाद लेना चाहिए ग्रौर गरीरको काट देनेपर उसे ग्रौर भी ग्रच्छी तरह स्पर्श करना चाहिए।"

"नही भन्ते ! ऐसी वात नही है ।"

"महाराज ! तो हम लोगोके भीतर कोई जीव भी नहीं हैं।" `

(२) कर्म या पुनर्जन्म—ग्रात्माके न माननेपर किये गये भले बुरे कर्मोकी जिम्मेवारी तथा उसके श्रनुसार परलोकमे दु ख-सुख भोगना कैसे होगा, मिंनान्दरने इसकी चर्चा चलाते हुए कहा।

"मन्ते ! कीन जन्म ग्रहण करता है ?"

"महाराज ! नाम<sup>६</sup> (==विज्ञान) ग्रीर रूप<sup>४</sup> .।"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> संयुत्तनिकाय, प्रा१०।६

<sup>ै</sup>बहीं, ३१४१४४ (ग्रनुवाद, पृष्ठ ११०) ै Mind. \* Matter.

"क्या यही नाम—रूप जन्म ग्रहण करता है ?"

"महाराज! यही नाम श्रीर रूप जन्म नहीं ग्रहण करता। मनुष्य इस नाम श्रीर रूपसे पाप या पुण्य करता है, उस कर्मके करनेसे दूसरा नाम रूप जन्म ग्रहण करता है।"

"भन्ते । तव तो पहिला नाम ग्रौर रूप ग्रपने कर्मोसे मुक्त हो गया ?"
"महाराज । यदि फिर भी जन्म नहीं ग्रहण करें, तो मुक्त हो गया, किन्तु,
चैंकि वह फिर भी जन्म ग्रहण करता है, इसलिए (मुक्त) नहीं हुग्रा।"

". उपमा देकर समभावें।"

2. "श्रामकी चोरी —कोई श्रादमी किसीका श्राम चुरा ले। उसे श्रामका मालिक पकडकर राजाके पास ले जाये—'राजन्! इसने मेरा श्राम चुराया है'। इसपर वह (चोर) ऐसा कहे—'नही, मैने इसके श्रामोको नही चुराया है। इसने (जो श्राम लगाया था) वह दूसरा था, श्रीर मैने जो श्राम लिये वे दूसरे है।. . ' महाराज! श्रव वतावे कि उमे मजा मिलनी चाहिए या नहीं?"

", सजा मिलनी चाहिए।"

"सो क्यो ?"

"भन्ते । वह ऐसा भले ही कहे, किन्तु पहिले श्रामको छोड़ दूसरे हीको चुरानेके लिए उसे जरूर सजा मिलनी चाहिए।"

"महाराज । इसी तरह मनुष्य इस नाम श्रीर रूपसे पाप या पुण्य करता है। उन कमौंसे दूसरा नाम श्रीर रूप जन्मता है। इसलिए वह श्रपने कमोंसे मुक्त नहीं हुआ।

b. "आगका प्रवास—महाराज । कोई ग्रादमी जाडेमे ग्राग जलाकर तापे और उसे विना वुक्ताये छोडकर चला जाये। वह ग्राग किसी दूसरे ग्रादमीके खेतको जला दे (पकडकर राजाके पाम ले जानेपर वह ग्रादमी वोले—) 'मैंने इस खेतको नही जलाया।

<sup>ै</sup> वहीं, २।२।१४ (प्रनुवाद, पृष्ठ ५७-६०)

' वह दूसरी ही ग्राग थी, जिसे मैंने जलाया था, ग्रौर वह दूसरी है जिससे ...खेत जला। मुक्ते सजा नहीं मिलनी चाहिए।'.. .महाराज । उसे सजा मिलनी चाहिए या नहीं ?"

- ". मिलनी चाहिए। . उसीकी जलाई हुई भ्रागने बढते-वढते खेतको भी जला दिया। "
- C. "दीपकसे श्राग लगना—महाराज । कोई श्रादमी दीया लेकर श्रपने घरके उपरले छतपर जाये श्रीर भोजन करे। वह दीया जलता हुश्रा कुछ तिनकोमें लग जाये। वे तिनके घरको (श्राग) लगा दे, श्रीर वह घर सारे गाँवको लगा दे। गाँववाले उस श्रादमीको पकड कर कहे—'तुमने गाँवमे क्यो श्राग लगाई?' इसंपर वह कहे—'मैंने गाँवमे श्राग नहीं लगाई। उस दीयेकी श्राग दूसरी ही थी, जिसकी रोजनीमे मैंने भोजन किया था, श्रीर वह श्राग दूसरी ही थी, जिसने गाँव जलाया।' इस तरह श्रापसमे भगड़ा करते (यदि) वे श्रापके पास श्रावे, तो श्राप किघर फैसला देंगे ?"

"भन्ते! गाँववालोकी श्रोर ...।"

"महाराज! इसी तरह यद्यपि मृत्युके साथ एक नाम और रूपका लय होता है और जन्मके साथ दूसरा नाम और रूप उठ खडा होता है, किन्तु यह भी उसीसे होता है। इसलिए वह अपने कर्मोसे मुक्त नहीं हुआ।"

(ग) विवाहित कन्या—महाराज । कोई म्रादमी. . रुपया दे एक छोटीसी लड़कीसे विवाह कर, कही दूर चला जाये। कुछ दिनोके वाद वह वढकर जवान हो जाये। तव कोई दूसरा म्रादमी रुपया देकर उससे विवाह कर ले। इसके वाद पहिला म्रादमी म्राकर कहे—'तुमने मेरी स्त्रीको क्यो निकाल लिया?' इसपर वह ऐसा जवाव दे—'मैंने तुम्हारी स्त्रीको नही निकाला। वह छोटी लडकी दूसरी ही थी, जिसके साथ तुमने विवाह किया था म्रोर जिसकेलिए रुपये दिये थे। यह सयानी, जवान भ्रौरत दूसरी ही है जिसके साथ कि मैंने विवाह किया है भ्रौर

जिसकेलिए रुपये दिये हैं। ग्रव, यदि दोनो इस तरह भगड़ते हुए ग्रापके पास ग्रावें तो ग्राप कियर फैसला देंगे ?"

". पहिले ग्राटमीकी ग्रोर।.. (क्योकि) वही लड़की तो विकर संयानी हुई।"

(घ)'--"भन्ते ! जो उत्पन्न है, वह वही व्यक्ति है या दूसरा ?"

"न वही ग्रीर न दूसरा ही। . (१) जब ग्राप वहुत वच्चे थे ग्रीर खाटपर चित्त ही लेट सकते थे, क्या ग्राप ग्रव इतने वड़े होकर भी वही है ?"

"नही भन्ते । ग्रव मैं दूसरा हो गया हूँ।"

"महाराज! यदि श्राप वही वच्चा नही है, तो श्रव श्रापकी कोई माँ भी नही है, कोई पिता भी नही है, कोई गृरु भी नही ।... वैयोकि तव तो गर्भकी भिन्न-भिन्न श्रवस्थाश्रोकी भी भिन्न-भिन्न माताए होयेंगी। वडे होनेपर माता भी भिन्न हो जायेगी। शिल्प सीखनेवाला (विद्यार्थी) दूसरा श्रीर सीखकर तैयार (हो जानेपर)... दूसरा होगा। श्रपराध करनेवाला दूसरा होगा श्रीर (उसकेलिए) हाथ-पैर किसी दूसरेका काटा जायेगा।"

"भन्ते ! .. ग्राप इससे क्या दिखाना चाहते है ?"

"महाराज! में वचपनमें दूसरा था श्रीर इस समय वडा होकर दूसरा हो गया हूँ; किन्तु वह सभी भिन्न-भिन्न श्रवस्थाए इस शरीरपर ही घटनेसे एक हीमें ले ली जाती है।....

"(२) यदि कोई म्रादमी दीया जलावे, तो वह रात भर जलता रहेगा न?"

" ...रातभर जलता रहेगा।"

"महाराज! रातके पहिले पहरमें जो दीयेकी टेम थी। क्या वही दूसरे या तीसरे पहरमें भी वनी रहती है ?"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>वहीं, २।२।६ (ग्रनुवाद, पृ० ४६)

"नहीं, भन्ते !"

"महाराज । तो क्या वह दीया पहिले पहरमे दूसरा. दूसरे श्रीर तीसरे पहरमे श्रीर हो जाता है ?"

"नही भन्ते ! वही दीया सारी रात जलता रहता है।"

"महाराज! ठीक इसी तरह किसी वस्तुके ग्रस्तित्वके सिलसिलेमें एक श्रवस्था उत्पन्न होती है, एक लय होती है—ग्रौर इस तरह प्रवाह जारी रहता है। एक प्रवाहकी दो ग्रवस्थाग्रोमे एक क्ष्णकां भी ग्रन्तर नहीं होता; क्योंकि एकके लय होते ही दूसरी उत्पन्न हो जाती है। इसी कारण न (वह) वही जीव है ग्रौर न दूसरा ही हो जाता है। एक जन्मके प्रक्तिम विज्ञान (चवेतना)के लय होते ही दूसरे जन्मका प्रथम विज्ञान उठ खड़ा होता है।

(ड)'--"भन्ते! जब एक नाम-रूपसे ग्रच्छे या बुरे कर्म किये जाते है, तो वे कर्म कहाँ ठहरते हैं?"

"महाराज । कभी भी पीछा नही छोडनेवाली छायाकी भाँति वे कर्म उसका पीछा करते हैं।"

"भन्ते ! क्या वे कर्म दिखाये जा सकते है, (कि) वह यहाँ ठहरे है ?"

"महाराज ! वे इस तरह नहीं दिखाये जा सकते।. ..नया कोई वृक्षके उन फ्लोको दिखा सकता है जो ग्रभी लगे ही नही ....?"

(३) नाम श्रोर रूप—बुद्धने विश्वके मूल तत्त्वोको विज्ञान (=नाम) श्रीर भौतिकतत्त्व (=रूप)में वाँटा है, इनके वारेमें मिनान्दरने पूछा—
"भन्ते ! . . . नाम क्या चीज है श्रीर रूप क्या चीज ?"

"महाराज! जितनी स्थूल चीजे है, सभी रूप है; श्रीर जितने सूक्ष्म मानसिक धर्म है, सभी नाम है।...दोनो एक दूसरेके आश्रित है, एक दूसरेके विना ठहर नहीं सकते। दोनों (सदा) साथ ही होते हैं।.... यदि मुर्गिके पेटमें (वीज रूपमें) वच्चा नहीं हो तो श्रडा भी नहीं हो

<sup>&#</sup>x27; वही

सकता, क्योंकि वच्चा और ग्रटा दोनो एक दूसरेपर ग्राश्रित है। दोनों एक ही साथ होते हैं। यह (सदासे) . .होता चला ग्राया है। .. "

(४) निर्वाण—मिनान्दरने निर्वाणके वारेमें पूछते हुए कहा — "भन्ते! क्या निरोध हो जाना ही निर्वाण है ?"

भ". ..(वृद्ध) कहाँ है ?"

"महाराज ! भगवान् परम निर्वाणको प्राप्त हो गये है, जिसके वाद उनके व्यक्तित्वको वनाये रखनेकेलिए कुछ भी नही रह जाता... ।"

"भन्ते । उपमा देकर समभावें।"

"महाराज । क्या होकर-बुभ-गई जलती ग्रागकी लपट, दिखाई जा सकती है.. ?"

"नहीं भन्ते ! वह लपट तो वुभ गई।"

नागसेनने अपने प्रश्नोत्तरोसे बुद्धके दर्शनमें कोई नई वात नहीं जोडी, किन्तु उन्होंने उसे कितना साफ किया यह ऊपरके उद्धरणोसे स्पष्ट हैं। यहाँ हमें यह भी स्मरण रखना चाहिए, कि नागसेनका अपना जन्म

<sup>&#</sup>x27;बही, ३।१।६ (ग्रनुवाद, पृ० ५५)

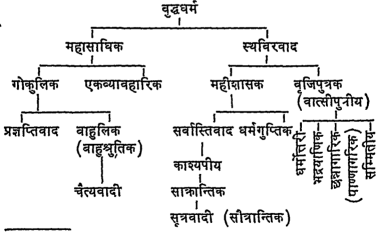
<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वहीं, ३।२।१८ (ग्रनुवाद, पृ० ६१)

हिन्दी-यनानी साम्राज्य श्रीर सभ्यताके केन्द्र स्यालकोट (सागल)के पास हुया था, श्रीर भारतीय ज्ञानके साथ-साथ यूनानी ज्ञानका भी परिचय रखनेके कारण ही वह मिनान्दर जैसे तार्किकका समाधान कर सके थे। मिनान्दर श्रीर नागसेनका यह सवाद इतिहासकी उस विस्तृत घटनाका एक नमूना है, जिसमे कि हिन्दी श्रीर यूनानी प्रतिभाए मिलकर भारतमें नई विचार-धाराश्रोका श्रारम्भ कर रही थी।

## चतुर्थ ऋध्याय

### बौद्ध-सम्प्रदाय

१. वौद्ध धार्मिक संप्रदाय—वुद्ध ग्रात्मवादके सस्त विरोधी थे, फिर साथ ही वह भौतिकवादके भी खिलाफ थे, यह हम वतला चुके हैं। मौयोंके शासनकालके ग्रन्त तक मगध ही वौद्ध-धर्मका केन्द्र था, किन्तु साम्राज्यके ध्वसके साथ बौद्ध धर्मका केन्द्र भी कमसे कम उसकी सबसे ग्रधिक प्रभावणाली शाखा (—िनकाय)—पूरवसे पिक्चमकी ग्रोरको लेनेपर हटने लगा। इसी स्थान-परिवर्त्तनमें सर्वा स्ति वाद निकाय मगधसे उरुमुड पर्वत (—गोवर्धन, मथुरा) पहुँचा, श्रीर यवन-शासन कालमें पजावमें जोर पकडते-पकडते किनष्कके समय ईसाकी पहिली सदीके मध्यमें गधार-कश्मीर उसके प्रधान केन्द्र वन गये। यही जगह थी, जहाँ वह यूनानी विचार, कला ग्रादिके सपकंमें ग्राया। ग्रशोकके समय (२६६ ई० पू०) तक वौद्ध धर्म निम्न सप्रदायोमें बँट चुका थां—



'देखो मेरी "पुरातत्त्व-निवंघावली", पृ० १२१ (ग्रौर कथावत्यु-ग्रहुकथा भी)। श्रयात्—वृद्धनिर्वाण (४६३ ई० पू०)के वादके सौ वर्षो (३६० ई० पू०)मे स्यविरवाद (च्वृद्धोके रास्तेवाले) श्रीर महासाधिक जो दो निकाय (च्सप्रदाय) हुए थे, वह श्रगले सवा सौ वर्षोमे वँटकर महासाधिक छै श्रीर स्यविरवादके वारह कुल ग्रठारह निकाय हो गए— सर्वास्तिवाद स्यविरवादियोके श्रन्तर्गत था। इन ग्रठारह निकायोके पिटक (सूत्र, विनय, श्रिभधर्म) भी थे, जो सूत्र श्रीर विनयमें बहुत कुछ समानता रखते थें, किन्तु श्रिभधर्म पिटकमे मतभेद ही नही विल्क उनकी मुस्तके भी भिन्न थी। स्यविरवादियोने इन प्राचीन निकायोमेंसे निम्न श्राठके कितने ही मतोका ग्रपने ग्रभिधर्मकी पुस्तक 'कथावत्थ्र'मे खडन किया है—

महासांघिक, गोकुलिक, काश्यपीय; भद्रयाणिक, महीशासक, वात्सी-पुत्रीय, सर्वास्तिवाद, साम्मितीय।

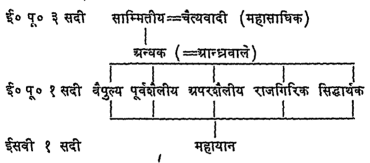
कथा व त्थु को अशोकके गुरु मोग्गलिपुत्त तिस्सकी कृति वतलाया जाता है, किन्तु उसमे वींणत २१४ कथावस्तुओ (=वादके विषयो)में सिर्फ ७३ उन पुराने निकायोसे संवध रखते हैं, जो कि मोग्गलिपुत्त तिस्सके समय तक मौजूद थे—अर्थात् उसका इतना ही भाग मोग्गलिपुत्तका वनाया हो सकता है। वाकी "कथावस्तु" अशोकके वादके निम्न आठ निकायोसे सवध रखती है—

(१) म्रन्धक, (२) म्रपरशैलीय, (३) पूर्वशैलीय, (४) राजगिरिक, (५) सिद्धार्थक (६) वैपुल्यवाद, (७) उत्तरापथक, (৯) हेतुवाद।

२. बौद्ध दार्शिनक संप्रदाय—इन पुराने निकायों दार्शिनक 'विचारोमे जानेकी जरूरत नहीं, क्यों विवारोमें जानेकी जरूरत नहीं, क्यों कि वह "दिग्दर्शन" के कलेवरसे वाहरकी वात हैं, किन्तु इतना स्मरण रखना चाहिए कि बौद्धोंके जो चार दार्शिनक सप्रदाय प्रसिद्ध हैं, उनमें (१) सर्वास्तिवाद ग्रौर (२) सौत्रा-नितक दर्शन तो पुराने ग्रठारह निकायोंसे सबध रखते थे, वाकी (३) योगाचार ग्रौर (४) माध्यमिक ग्रठारह निकायोंसे बहुत पीछे ईसाकी

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> देखो वहीं, पृ० १२६, टिप्पणी भी ।

पहिली सदीमे श्रादिम रूपमे श्राए। इनके विकासके कमके वारेमे हम
"महायान वौद्ध धर्मकी उत्पत्ति" में लिख चुके हैं। महासाधिकोमें
एक निकायका नाम था चैत्यवाद, जिनका केन्द्र श्रान्ध्र-साश्राज्यमें
धान्यकटकका महाचैत्य (= महास्तूप) था, इसीसे इनका नाम ही
चैत्यवादी पडा। श्रान्ध्र साम्राज्यके पिन्छमी भाग (वर्त्तमान महाराष्ट्र)
में साम्मितीय निकायका जोर था। इन्ही दोनो निकायोसे श्रागे चलकर
महायानका विकास निम्न प्रकार हुश्रा— रै



योगाचारका जबदंस्त समर्थक "लकावतार-सूत्र" वैपुल्यवादी पिटकसे सबध रखता है। नागार्जुनके माध्यमिक (== जून्य) वादके समर्थनमें प्रज्ञापार-मिताए तथा दूसरे सूत्र रचे गये, किन्तु नागार्जुनको अपने दर्शनकी पुष्टिके लिए इनकी जरूरत न थी, उन्होने तो अपने दर्शनको प्रतीत्य-समृत्याद (-विच्छिन्न == प्रवाहरूपेण उत्पत्ति)पर आधारित किया था।

कथावत्थुके "ग्रविनीन" निकायोमे हमने उत्तरापथक ग्रीर हेतुवाद-का भी नाम पढा है। उत्तरापथक कश्मीर-गधारका निकाय था इसमे सन्देह नही। किन्तु हेतुवादके स्थानके वारेमे हमे मालूम नही। ग्रफलातूँके विज्ञानवादको प्रतीत्य-समुत्पादसे जोड देनेपर वह ग्रासानीसे योगाचार विज्ञानवाद वन जाता है, किन्तु ग्रभी हमारे पास इससे ग्रधिक प्रमाण नही

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> वहीं, पृ० १२७

है, कि उसके दार्शनिक ग्रसगका जन्म ग्रीर कर्म स्थान पेगावर (गधार) था।
नागार्जुनके वाद बौद्धदर्शनके विकासमें सबसे जबर्दस्त हाथ ग्रसग ग्रीर वसुबंधु इन दो पठान-भाडयोका था। नागार्जुनसे एक शताब्दी पहिलेके जबर्दस्त
बौद्ध विचारक ग्रश्वघोषको यदि हम लें, तो उनका भी कर्मक्षेत्र पेशावर
(गधार) ही मालूम होता है। इससे भी बौद्ध दर्शनपर यूनानी प्रभावका
पड़ना जरूरी मालूम होता है। ग्रश्वघोषको महायानी ग्रपने ग्राचार्योमे
शामिल करते हैं, ग्रीर इसके सवृतमें "महायानश्रद्धोत्पाद" ग्रथको उनकी
कृतिके तौरपर पेग करते हैं; किन्तु जिन्होने "वुद्धचरित", "सौन्दरानद",
"सारिपुत्त-प्रकरण" जैसे काव्य नाटकोको पढा है, तिव्वती भाषामे ग्रनूदित
उनके सर्वास्त्तिवादी सूत्रोपर व्याख्याए देखी है, ग्रीर जो "सर्वास्तिवादी
ग्राचार्यों को चैत्य वनाकर ग्राप्त-करनेवाले तथा त्रिपटककी व्याख्या
("विभाषा")केलिए सर्वास्तिवादी ग्राचार्योकी परिषद् वुलानेवाले महाराज कनिष्कपर विचार करते हैं, वह ग्रश्वघोषको सर्वास्तिवादी स्थविर
छोड़ दूसरा कह नही सकते।

ग्रस्तु ! यूनानी तथा शक-कालके इन वौद्ध प्राचीन निकायोपर यदि ग्रौर रोशनी डाली जा सके; तो हमें उन्हींके नहीं, भारतीय दर्शनके एक भारी विकासके इतिहासके वारेमें बहुत कुछ मालूम हो सकेगा । किन्तु, चीनी तिव्वती अनुवाद, तथा गोवीकी मरुभूमि हमारी इस विषयमें कितनी मदद कर सकती है, यह ग्रागेके अनुसन्धानके विषय हैं । ग्रभी हमें इससे ज्यादा नहीं कहना है कि भारतीय ग्रौर यूनानी विचारघाराका जो समागम गधारमें हो रहा था, उसमें ग्रश्वधोप ग्रपने ग्राधुनिक ढंगके काव्यो ग्रौर नाटकोको ही नहीं विलक्ष नवीन दर्शनको भी यूनानसे मिलानेवाली कड़ी थे। उनसे किसी तरह नागार्जुनका सवंघ हुग्रा।

<sup>&#</sup>x27;पोइ-खङ् (तिब्बत)में सुरक्षित एक संस्कृत ताल-पत्रकी पुस्तककी पुष्तिकामें ग्रद्भवघोषको सर्वास्तिवादी भिक्षु भी लिखा मिला है। (देखो J. B. O. R. S. में मेरे प्रकाशित सूचीपत्रोंको)।

फिर नागार्जुनने वह दर्शन-चक्रप्रवर्त्तन किया, जिसने भारतीय दर्शनोको एक ग्रभिनव मुज्यवस्थित रूप दिया ।

3. नागार्जुन (१७५ ई०) का शूल्यवाद (१) जीवन—नागा-जुनका जन्म विदर्भ (=वरार)में एक ब्राह्मणके घर हुआ था। उनके वाल्यके वारेमें हम अनुमान कर सकते हैं, कि वह एक प्रतिभागाली विद्यार्थी थे, ब्राह्मणोके प्रथोका गम्भीर अध्ययन किया था। भिक्षु वननेपर उन्होने वौद्ध प्रथोका भी उसी गभीरताके साथ अध्ययन किया। आगे चलकर उन्होने श्रीपर्वत (=नागार्जुनीकोडा, गुन्टूर)को अपना निवास-स्थान बनाया, जो कि उनकी ख्याति, तथा समय बीतनेके साथ गढे जानेवाले प्रवारोके कारण सिद्ध-स्थान वन गया। नागार्जुन वैद्यक और रसायन शास्त्रके भी श्राचार्य वतलाये जाते हैं। उनका "अष्टागहृदय" अब भी तिब्बतके वैद्योकी सबसे प्रामाणिक पुस्तक है। किन्तु नागार्जुनकी सिद्धाई तथा तत्र-मत्रके बनाने वढानेकी वातें जो हमें पीछके बौद्ध साहित्यमें मिलती है, उनसे हमारे दार्गनिक नागार्जुनका कोई सबध नही।

नागार्जुन आन्ध्रराजा गौतमीपुत्र यज्ञश्री (१६६-१६६ ई०) के सम-कालीन थे, विन्टरनिट्ज का यह मत युक्तियुक्त मालूम होता है।

नागार्जुनके नामसे वैसे वहुतसे ग्रथ प्रसिद्ध है, किन्तु उनकी श्रसली कृतियाँ है—

- (१) माध्यमिककारिका, (२) युक्तिपष्ठिका, (३) प्रमाणविध्वसन, (४) उपायकीशल्य, (५) विग्रहन्यावर्त्तनी ।
  - इनमें सिर्फ दो-पहिली और पाँचवी ही मूल सस्कृतमे उपलब्ध है।
  - (२) दार्शनिक विचार-नागार्जुनने विग्रह व्यावत्तंनीमें विरोवी

<sup>&#</sup>x27;History of Indian literature, Vol.II, pp. 346-48.
'Journal of the Bihar and Orissa Research Society, Patna, Vol. XXIII में मेरे द्वारा संपादित।

तर्कोका खडन करके कान्टके वस्तु-सारसे उलटे वस्तु-शून्वता—यस्तुग्रोके भीतर कोई स्थिर तत्त्व नही, वह विच्छिन्न प्रवाह मात्र है—सिद्धि की है।

(क) शून्यता—नागार्जुनको कारिका शैलीका प्रवर्त्तक कहा जाता है। कारिकामे पद्यकी-सी स्मरण करने, तथा सूत्रकी भाँति अधिक वातोको थोड़े गब्दोमे कहनेकी सुविधा होती है। कमसे कम नागार्जुनके तीन प्रथ (१, २, ५) कारिकाग्रोमे ही है। "विग्रह्व्यावर्त्तनी"मे ७२ कारिकाए है, जिनमे ग्रन्तिम दो माहात्म्य ग्रीर नमस्कार क्लोक है, इसलिए मूलग्रथ सत्तर ही कारिकाग्रोका हुग्रा। वह शून्यतापर है, इसलिए जान पडता है विग्रह-व्यावर्त्तनका ही दूसरा नाम "शून्यता सप्तित" है। इन कारिकाग्रोपर ग्राचार्यने स्वय सरल व्याख्या की है।

नागार्जुनने ग्रथके ग्रादिमे नमस्कार श्लोक ग्रीर ग्रथ-प्रयोजन नही दिया है, जो कि पीछेके बौद्ध ग्रबौद्ध ग्रथोमे सर्वमान्य परिपाटीसी वन गई देखी जाती है। नागार्जुनने ७१वी कारिकामे शून्यताका माहात्म्य वतलाते हुए लिखा है—

"जो इस शून्यताको समक्त सकता है, वह सभी अर्थोको समक्त सकता है। जो शून्यताको नहीं समकता, वह कुछ भी नहीं समक्त सकता॥"

इसकी व्याख्यामें भ्राचार्यने वतलाया है, कि जो शून्यताको समभता है, वह प्रतीत्य-समुत्पाद (चिविच्छन्न प्रवाहके तौरपर उत्पत्ति)को समभ सकता है, प्रतीत्य-समुत्पाद समभनेवाला चारो भ्रायंसत्योंको समभ सकता है। चारो सत्योंके समभनेपर उसे तृष्णा-निरोध (चिविच्ण) श्रादि पदार्थोंकी प्राप्ति हो सकती है। प्रतीत्य-समुत्पाद जाननेवाला जान सकता है कि क्या धर्म है, क्या धर्मका हेतु श्रीर क्या धर्मका फल है। वह जान सकता है कि श्रधर्म, श्रधर्म-हेतु, श्रधर्म-फल क्या है, क्लेश (चित्तमल), क्लेश-हेतु, क्लेश-वस्तु क्या है। जिसे यह सब मालूम है, वह जान सकता है कि क्या है सुगित या दुर्गित, क्या है सुगित-दुर्गितमें जाना, क्या है सुगित-

१ "प्रभवति च शून्यतेयं यस्य प्रभवन्ति तस्य सर्वार्याः । प्रभवति न तस्य किंचित् न भवति शून्यता यस्य ॥"

दुर्गतिमे जानेका मार्ग, वया है सुगति-दुर्गतिसे निकलना तथा उसका उपाय।

शून्यतासे नागार्जुनका अर्थ है,प्रतीत्य-समृत्पाद —विश्व भीर उसकी सारी जड-चेतन वस्तुए किसी भी स्थिर अचल तत्त्व (=श्चात्मा,द्रव्य म्रादि) से विलकुल भून्य है। अर्थात् विश्व घटनाए है, वस्तु समूह नहीं। भ्राचार्यने अपने ग्रथकी पहिली वीस कारिकाभ्रोमे पृवंपक्षीके आक्षेपोको दिया है, और ग्रथके उत्तराईमे उसका उत्तर देते हुए शून्यताका समर्थन किया है। सक्षेपमें उनकी तर्कप्रणाली इस प्रकार है—

- पूर्वपत्त—(१) वस्तुसारसे इन्कार—ग्रथीत् शून्यवाद ठीक नहीं है, क्योंकि (1) जिन शब्दोंको तुम युक्तिके तौरपर इस्तेमाल करते हो, वह भी शून्य—ग्र-सार—होगे; (ii) यदि नहीं, तो तुम्हारी पहिली वात—सभी वस्तुए शून्य है—भूठी पडेगी, (iii) शून्यताको सिद्ध करनेकेलिए कोई प्रमाण नहीं है।
- (२) सभी भाव (=वस्तुए) वास्तविक है; क्यों कि, (i) अच्छे बुरें के भेदको सभी स्वीकार करते है, (ii) जो वस्तु है नही उसका नाम ही नहीं मिलता, (iii) वास्तविकताका प्रतिषेध युक्तिसिद्ध नहीं; (1v) प्रतिष्धयको भी सिद्ध नहीं किया जा सकता।

उत्तरपद्ध-(१) सभी भावो (=सत्ताग्रो)की शून्यता या प्रतीत्य-समुत्पाद (=विच्छिन्न प्रवाहके रूपमे उत्पत्ति)सिद्ध है, क्योकि, (1) विश्व-की श्रवास्तविकताका स्वीकार, शून्यता सिद्धान्तके विश्व नहीं है, (i1) इस-लिए वह हमारी प्रतिज्ञाके विश्व नहीं; (iii) जिन प्रमाणोसे भावोकी वास्तविकता सिद्ध की जा सकती है, उन्हीको सिद्ध नहीं किया जा सकता— (2) न प्रमाण दूसरे प्रमाणसे सिद्ध किया जा सकता क्योंकि ऐसी श्रवस्था

<sup>&#</sup>x27;विग्रह्न्यावर्त्तनी २२—"इह हि यः प्रतीत्य भावानां भावः सा शून्यता । कस्मात् ? निः स्वभावत्वात् । ये हि प्रतीत्य समुत्पन्ना भावास्ते न सस्वभावा भवन्ति स्वभावाभावात् । कस्माद् ? हेतुप्रत्ययापेक्षत्वात् । यदि हि स्वभावतो भावा भवेयुः । प्रत्याख्यायापि हेतुप्रत्ययं भवेयुः ।"

में वह प्रमाण नही प्रमेय (=जिसे ग्रभी प्रमाणसे सिद्ध करना है) हो जायगा, (b) वह ग्रागकी माँति ग्रपनेको सिद्ध कर सकता है; (c) न वह प्रमेयसे सिद्ध किया जा सकता है, क्यों कि प्रमेय तो खुद ही सिद्ध नहीं, साध्य है, (d) न वह संयोग (=इत्तिफाक) से सिद्ध किया जा सकता है, क्यों कि सयोग कोई प्रमाण नहीं है।

(२) भावो (=सत्ताग्रो) की शून्यता सत्य है; क्यों कि (i) यह ग्रच्छे वुरें के भेदके खिलाफ नहीं है; वह भेद तो स्वय प्रतीत्य-समुत्पादके कारण ही है। यदि प्रतीत्य समुत्पादके ग्राचारपर नहीं विल्क स्वत. परमार्थं रूपेण ग्रच्छे वुरें का भेद हो, तो वह ग्रचल एकरस है, फिर ब्रह्मचर्य ग्रादिके ग्रनुष्ठान द्वारा इच्छानुकूल उसे बदला नहीं जा सकता; (ii) शून्यता होनेपर नाम नहीं हो सकता, यह भी ख्याल गलत है; क्यों कि नामको हम सद्भूत नहीं ग्रसद्भूत मानते है। सत् (=िस्थर, ग्रविकारी, वस्तुसार) का ही नाम हो, ग्र-सत्का नहीं, यह कोई नियम नहीं; (iii) प्रतिषेघ नहीं सिद्ध किया जा सकता यह कहना गलत है, क्यों कि ग्रप्रतिषेघकों सिद्धकों करने के लिए प्रमाण ग्रादिकी जुरूरत पड़ेंगी।

ग्र क्ष पा दके न्यायसूत्रका प्रमाण-सिद्धि प्रकरण तथा विग्रह-व्यावित्तनी एक ही विषयके पक्ष प्रति-पक्षमें है। हम ग्रन्यत्र वतला चुके है, कि ग्रक्ष-पादन ग्रपने न्यायसूत्रमे नागार्जुनके उपरोक्त मतका खडन किया है।

प्स्तकको समाप्त करते हुए नागार्जुनने कहा है-

"जिसने शून्यता प्रतीत्य-समुत्पाद और अनेक-अर्थोवाली मध्यमा प्रति-पद (=वीचके मार्ग)को कहा, उस अप्रतिम बुद्धको प्रणाम करता हूँ।"

<sup>ै</sup> विग्रहन्यावर्त्तनीकी भूमिका (Preface)में हम वतला श्राये है कि श्रक्षपादने नागार्जुनके इसी मतका खंडन किया है।

र वि० व्या० ७२---

<sup>&</sup>quot;यः शून्यतां प्रतीत्यसमुत्पादं मध्यमां प्रतिपदमनेकार्था । निजगाद प्रणमामि तमप्रतिमसंबुद्धम् ॥"

- (2) प्रमाण-विध्वंसनमें नागार्जुनने प्रमाणवादका खडन किया है, नागा-जुन प्रमाणवादका खडन करते भी परमार्थके अयं में ही उसका खडन करते हैं, ज्यवहार-सत्यमें वह उससे इन्कार नहीं करते। लेकिन प्रमाण जैसा प्रवल खडन उन्होंने अपने अयोमें किया, उसका परिणाम यह हुआ कि माध्यमिक दर्शन ज्यवहार-सत्यवादी वस्तुस्थितिपोपक दर्शन होनेकी जगह सर्वध्वसक नास्तिवाद वन गया । "प्रमाण-विध्वसन"में अक्षपादकी तरह ही प्रमाण, प्रमेय आदि अठारह पदार्थोंका सिक्षप्त वर्णन है। इसी तरह उपाय-कौशल्यमें भी जास्त्रार्थ-सवधी वातो—निग्रह-स्थान, जाति आदि—के वारेमें कहा गया है, जो कि हमें अक्षपादके सूत्रोमें भी मिलता है। उपाय-कौशल्यका अनुवाद चीनी-भाषामें ४७२ ई०में हुआ था । इनके वारेमें हम यही कह सकते हैं कि अनुयाधियोमेंसे किसीने दूसरेके प्रथसे लेकर इसे अपने आचार्यके ग्रथमें जोड दिया है।
- (ख) माध्यमिक-कारिकाके विचार—दर्शनकी दृष्टिसे नागार्जुनकी कृतियोमे विग्रह-क्यावत्तंनी श्रीर माध्यमिक-कारिकाका ही स्थान ऊँचा है। नागार्जुनका शृत्यतासे श्रीभप्राय है, प्रतीत्य-समुत्पाद, यह हम "विग्रह व्यावर्त्तनी"में देख श्राये है। नागार्जुन प्रतीत्य-समुत्पादके दो श्रथं लेते है—(१) प्रत्यय (=हेतु या कारण)से उत्पत्ति, "सभी वस्तुए प्रतीत्य समुत्पन्न है"का श्रथं है, सभी वस्तुए श्रपनी उत्पत्तिमें श्रपनी सत्ताको पानेकेलिए दूसरे प्रत्यय या हेतुपर श्राश्रित (=पराश्रित) है। (२) प्रतीत्य-समुत्पादका दूसरा श्रथं क्षणिकता है, सभी वस्तु क्षणके वाद नष्ट हो जाती है, श्रीर उनके वाद दूसरी नई वस्तु या घटना क्षण भरके लिए श्राती है, श्रथात् उत्पत्ति विच्छिन्न-प्रवाह-सी है। प्रतीत्य-समुत्पादको ही मध्यम-मार्ग कहा जाता है, यह कह चुके है, श्रीर यह भी कि वुद्ध न श्रात्मवादी थे न भौतिकवादी, विक्त उनका रास्ता इन दोंनोंके वीचका (=मध्यम-मार्ग) था—वह "विच्छिन्न प्रवाह"को मानते थे।

<sup>&#</sup>x27;सर्वदर्शन-संग्रह, बौद्ध-दर्शन । 'Nanjio, 1257.

भ्रात्मवादियोकी सतत विद्यमानताके विरुद्ध उन्होने विन्छिन्न या प्रतीत्य-को रखा, और भौतिकवादियोके सर्वथा उच्छेद (चिनान्न)के विरुद्ध प्रवाहको रखा।

पराश्रित उत्पादके ग्रर्थको लेकर नागार्जुन सावित करना चाहते है, कि जिसकी उत्पत्ति, स्थिति या विनाश है, उसकी परमार्थ सत्ता कभी नहीं मानी जा सकती।

माध्यमिक दर्शन वस्तुसत्ताके परमार्थ रूपपर विचार करते हुए कहता है---

"न सत् है, न ग्र-सत् है, न सत्-ग्रौर-ग्र-सत् दोनो है, न सत्-ग्रसत्-दोनो नही है।"

"कारक है, यह कर्मके निमित्त (=प्रत्यय) से ही कह सकते है, कर्म है यह कारकके निमित्तसे; यह छोड़ दूसरा (सत्ताकी) सिद्धिका कारण हम नहीं देखते हैं।"

इस प्रकार कारक ग्रीर कर्मकी सत्त्यता ग्रन्योन्याश्रित है, ग्रर्थात् स्वतत्र रूपसे दोनोमे एककी भी सत्ता सिद्ध नहीं है। फिर स्वयं ग्रसिद्ध वस्तु दूसरेको क्या सिद्ध करेगी ? इसी न्यायको लेकर नागार्जुन कहते हैं, कि किसीकी सत्ता नहीं सिद्ध की जा सकती—सत्ता ग्रीर ग्रसत्ता भी इसी तरह एक दूसरेपर ग्राश्रित हैं, इसलिए ये ग्रलग-ग्रलग, दोनो या दोनोंके रूपमें भी नहीं सिद्ध किये जा सकते।

कर्ता ग्रीर कर्मका निषेव करते हुए नागार्जुन फिर कहते है-

"सत्-रूप कारक सत्-रूप कर्मको नही करता, (क्योकि) सत्-रूपसे किया नही होती, अत. कर्मको कर्त्ताकी जरूरत नही।

सद्-रूपकेलिए किया नहीं, ग्रत. कर्ताको कर्मकी जरूरत नहीं।" इस प्रकार परस्पराश्रित सत्तावाली वस्तुग्रोमे कर्ता, कर्म, कारण, कियाको सिद्ध नहीं किया जा सकता।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> माध्यमिक-कारिका ६२ वहीं ५८, ५६

"कही भी कोई सत्ता न स्वत है, न परत , न स्वत परत दोनो, ग्रीर न विना हेतुके ही है।"

कार्य कारण सवधका खडन करते हुए नागार्जुनने लिखा है---

"यदि पदार्थं सत् है, तो उसकेलिए प्रत्यय (=कारण)की जरूरत नहीं। यदि श्र-सत् है तो भी उसकेलिए प्रत्ययकी जरूरत नहीं।

(गदहेंके सीगकी भाँति) अ-सत् पदार्थके लिए प्रत्ययकी क्या जरूरत ? सत् पदार्थकी (अपनी सत्ताके लिए) प्रत्ययकी क्या जरूरत ?" रे

उत्पत्ति, स्थिति ग्रीर विनाशको सिद्ध करनेकेलिए कार्य-कारण, सत्ता-ग्रसत्ता ग्राविके विवेचनमें पडकर ग्राखिर हमें यही मालूम होता है कि वह प्रस्पुराश्चित है, ऐसी ग्रवस्थामें उन्हें सिद्ध नहीं किया जा मकता। वौद्ध-दर्जनमें पदार्थोंको सस्कृत (च्चकृत) ग्रीर ग्र-सस्कृत (ग्र-कृत) दो भागोमें बाँटकर सारी सत्ताग्रोको सस्कृत ग्रीर निर्वाणको ग्रसस्कृत कहा गया है। नागार्जुनने इस सस्कृत ग्रसस्कृत विभागपर प्रहार करते हुए कहा है—

"उरंपत्ति-स्थिति-विनाशके सिद्ध होनेपर सस्कृत नहीं (सिद्ध) होगा । सस्कृतके सिद्ध हुए विना अ-सस्कृत कैसे सिद्ध होगा ?"

जगत् और उसके पदार्थोंकी महमरीचिका वतलाते हुए नागार्जुनने लिखा है ---

"(रेगिस्तानकी) लहरको पानी समभकर भी यदि वहाँ जाकर पुरुष 'यह जल नही हैं' समभे तो वह मूढ हैं। उसी तरह मरीचि समान (इस) लोकको 'है' समभनेवालेका 'नही हैं' यह मोह भी मोह होनेसे युक्त नहीं हैं।"

जिस तरह पराश्रित उत्पाद (=प्रतीत्य-समुन्पाद) होनेसे किसी वस्तुको सिद्ध, श्रसिद्ध, सिद्ध-ग्रसिद्ध, न-सिद्ध-न-श्र-सिद्ध नही किया जा सकता, उसी तरह प्रतीत्य-समुत्पादका श्रर्थ विच्छित्र प्रवाह रूपसे उत्पाद लेनेपर वहाँ

<sup>ै</sup>मध्य० का०' ४ <sup>२</sup> वहीं २२ **ै** वहीं ५६ <sup>\*</sup> वहीं ५६

भी कार्य, कारण, कर्म, कर्त्ता ग्रादि व्यवस्था नहीं हो सकती, क्योंकि उनमेंसे एक वस्तु दूसरेके विलकुल उच्छिन्न हो जानेपर ग्रस्तित्वमे ग्राती है।

(ग) शिचार्ये—आन्ध्रवशी राजायोकी पदवी शातवाहन (शालि-वाहन'भी) होती थी। तत्कालीन शातवाहन राजा (यज्ञश्री गीतमी पृत्र) नागार्जुनका "सुहृद" था। यह सुहृद् राजा साधारण नही भारी राजा था, यह नागार्जुनसे चार सदी वाद हुए वाणके हर्षचरित'के इस वाक्यसे पता लगता हैं—"नागार्जुन नामक भिक्षुने उस एकावली (हार)को नागराजसे माँगा श्रीर पाया भी। (फिर) उसे (श्रपने) सुहृद् तीन समुद्रोंके स्वामी शातवाहन नामक नरेन्द्रको दिया।"

यहाँ जातवाहनको तीनो समुद्रो (ग्ररव सागर, दक्षिण-भारत सागर, वंग-खाड़ी) का स्वामी तथा नागार्जुनका सुहृद् वतलाया गया है। नागार्जुन जैसा प्रतिभागाली विद्वान् जिसके राज्य (=विदर्भ) में पैदा हुग्रा तथा रहता हो, वह उससे क्यो नहीं सौहार्द प्रदर्शन करेगां? नागार्जुनने ग्रपने सुहृद् जातवाहन राजाको एक शिक्षापूर्ण पत्र "सुहृद्-लेख" लिखा था, जिसका अनुवाद तिव्वती तथा चीनी दोनो भाषाग्रोमे ग्रव भी सुरक्षित है। इस लेखमें नागार्जुनने जो शिक्षाएं ग्रपने सुहृद्को दी है, उनमेंसे कुछ इस प्रकार है—

"६. घनको चचल ग्रौर ग्रसार समफ घर्मानुसार उसे भिक्षुग्रो, ब्राह्मणों, गरीवो ग्रौर मित्रोको दो, दानसे वढकर दूसरा मित्र नहीं है।"

<sup>&#</sup>x27;वैस राजपूत श्रपनेको सालवाहन वंशज तथा पैठन नगरसे श्राया बत-लाते हैं। पैठन या प्रतिष्ठान (हैदराबाद रियासत) नगर शातवाहन राजाओंकी राजधानी थी।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> " ...तामेकावलीं ..तस्मान्नागराजात् नागार्जुनो नाम .... भिक्षुरभिक्षत् लेभे च ।... त्रिसमुद्राधिपतये शातवाहननाम्ने नरेन्द्राय सुहृदे स दवी ताम्।"

"७ निर्दोप, उत्तम, ग्रमिश्रित, निष्कलक, शील (=सदाचार)को (कार्यरूपमें) प्रकट करो; सभी प्रभुताग्रोका ग्रावार शील है, जैमे कि चराचरका ग्रावार घरती है।

"२१ दूसरेकी स्त्रीपर नज़र न दौडाग्रो, यदि देखो तो श्रायुके श्रनुसार उसे मा, वहिन या वेटीकी तरह समभो।

"२६ तुम जगको जानते हो; ससारकी श्राठ स्थितियो—लाभ-श्रलाभ, सुख-दुख, मान-श्रपमान, स्तुति-निन्दा—मे समान भाव रखो, क्योंकि वह तुम्हारे विचारके विषय नहीं है।

"३७ किन्तु उस एक स्त्री (ग्रपनी पत्नी)को परिवारकी ग्रविष्ठात्री देवीकी भाँति सम्मान करना, जो कि वहिनकी भाँति मजुल, मित्रकी भाँति विजयिनी, माताकी भाँति हितैपिणी, सेवककी भाँति ग्राज्ञाकारिणी है।

"४६ यदि तुम मानते हो कि 'मैं रूप (=भौतिकतत्त्व) नहीं हूँ', तो इससे तुम समभ जाग्रोगे कि रूप ग्रात्मा नहीं है, ग्रात्मा रूपमें नहीं है, रूप ग्रात्मा (=मेरे)में नहीं वसता। इसी तरह दूसरे (वेदना ग्रादि) चार स्कांके वारेमें भी जानोगे।

"५० ये स्कध न इच्छासे, न कालमे, न प्रकृतिसे, न स्वभावसे, न ईश्वरसे, श्रीर न विना हेतुके पैदा होते है, समभो कि वे श्रविद्या श्रीर तृष्णासे उत्पन्न होते है।

"५१. जानो कि घार्मिक क्रिया-कर्म (=जीलव्रतपरामर्ग) भूठा दर्शन (=सत्कायदृष्टि) ग्रीर सशय (विचिकित्सा)मे ग्रासिक्त तीन वेडियाँ (=सयोजन) है।

नागार्जुनका दर्शन—शून्यवाद—वास्तविकताका भ्रपलाप करता है। दुनियाको शून्य मानकर उसकी समस्याभ्रोके श्रस्तित्वमे इन्कार करनेकेलिए इससे बढकर दर्शन नहीं मिलेगा ? इमीलिए श्राब्चर्य

<sup>&#</sup>x27; देखो संगीति-परियायसुत्त (दी० नि०, ३।१०) "बुद्धचर्या", पष्ठ ५६०

नहीं, यदि ऐसा दार्शनिक सम्राट् यज्ञश्री गौतमीपुत्रका घनिष्ट मित्र (? सुहृद्) था।

४. योगाचार श्रीर दूसरे बोद्ध-दर्शन माध्यमिक श्रीर योगाचार महायानसे सबध रखनेवाले दर्शन है, जब कि सर्वाहितवाद श्रीर सीत्रान्तिक हीनयान (=स्थिवरवाद)से सबंघ रखते हैं। इन चारो बौद्ध दर्शनोको यदि श्राकाशसे धरतीकी श्रोर लाये तो वह इस प्रकार मालूम होते हैं—

| , वाद                          | नाम          | श्राचार्य                     |
|--------------------------------|--------------|-------------------------------|
| १. शून्यवाद                    | माध्यमिक     | नागार्जुन, श्रार्यदेव,        |
|                                | •            | चद्रकीर्ति, भाव्य, बुद्धपालित |
| २. विज्ञानवाद                  | योगाचार      | श्रसग, वसुवघु, दिड्-          |
|                                |              | नाग, धर्मकीति, शान्तरक्षित    |
| ३ वाह्य-ग्रर्थवाद              | सौत्रान्तिक  |                               |
| ४. वाह्य-ग्राभ्यन्तर-ग्रर्थवाद | सर्वास्तिवाद |                               |
|                                |              | ग्रभिधर्मकोश)                 |

योगाचार-दर्शनके मूल बीज वैपुल्यसूत्रोमे मिलते हैं। उसके लंकावतार, सिन्ध-निर्मोचन, ग्रादि सूत्र वाह्य जगत्के ग्रस्तित्वसे इन्कार करते हुए विज्ञान (=ग्रमौतिक तत्त्व, मन)को एकमात्र पदार्थ मानते हैं। "जो क्षणिक नहीं वह सत् ही नहीं" इस सूत्रका ग्रपवाद बौद्धदर्शनमें हो नहीं सकता, इसलिए योगाचार विज्ञान भी क्षणिक हैं। दूसरी कितनीही विचार-धाराग्रोकी भाँति योगाचारके प्रथम प्रवर्तकके बारेमें भी हमें कुछ नहीं मालूम हैं। चौथी सदी तक यह दर्शन जिस किसी तरह चलता रहा, किन्तु चौथी सदीके उत्तरार्द्धमें ग्रसग ग्रौर वसुवंधु दो दार्शनिक भाई पेशावरमे पैदा हुए, जिनके प्रौढ ग्रंथोके कारण यह दर्शन ग्रत्थन्त प्रवल ग्रौर प्रसिद्ध हो गया।

योगाचार योगावचर (=योगी) शब्दसे निकला है, जो कि पुराने पिटकमे भी मिलता है, किन्तु यहाँ यह दार्शनिक सम्प्रदायके नामके तौर पर प्रयुक्त होता है। इस नामके पड़नेका एक कारण यह भी है कि योगाचार दर्शन-प्रतिपादक ग्रायं ग्रसगका मौलिक महान् ग्रथ "योगाचारभूमि" है। ग्रसगके वारेमे हम ग्रागं कहेंगे। यहाँ नागार्जुन ग्रीर उनसे पहिले जैसा विज्ञानवाद माना जाता था ग्रीर जिसपर गधार-प्रवासी यूनानियो द्वारा ग्रफलातूनी दर्शनका प्रभाव जरूर पडा था, उसके वारेमें कुछ कहते हैं।

"द्र्यालय-विज्ञान (समुद्र) से प्रवृत्तिविज्ञानकी तरग उत्पन्न होती है।" विश्वके मूल तत्त्वको इस दर्शनकी परिभाषामे स्रालयविज्ञान कहा गया है। विज्ञान-समुद्रसे जो पाँचो इन्द्रियाँ श्रीर मनके—ये छै विज्ञान उत्पन्न

होते है, उन्हें प्रवृत्ति-धिज्ञान कहते हैं। ---

"जैसे पवन-रूपी प्रत्यय (=हेनु)से प्रेरित हो समुद्रसे नाचती हुई तरगे पैदा होती है, श्रीर उनके (प्रवाहका) विच्छेद नही होता। उसी तरह विषय-रूपी पवनसे प्रेरित चित्र-विचित्र नाचती हुई विज्ञान-तरगोके साथ श्रालय समुद्र सदा कियापरायण रहता है।"

ग्रथित् भीतरी ज्ञेय पदार्थ (=ग्रभौतिक विज्ञान) पदार्थ है, वही वाहरकी तरह दिखलाई पडता है। स्कथ, प्रत्यय (=हेतु), श्रणु, भौतिक तत्त्व, सभी विज्ञान मात्र है। यह श्रालयविज्ञान भी प्रतीत्य-समुत्पन्न (विच्छिन्न प्रवाहके तौरपर उत्पन्न), क्षण-क्षण परिवर्त्तनशील है। क्षणिकताके कारण उसे हर वक्त नया रूप धारण करते रहना पडता है, जिसके ही कृारण यह जगत्-वैचित्र्य है।

सर्वास्तिवाद्का वही सिद्धान्त है, जिसे हम बुद्धके दर्शनमें वतला आये है, वह वाह्य रूप, आन्तरिक विज्ञान दोनोकी प्रतीत्य-समुत्पन्न सत्ताको स्वीकार करता है।

सौत्रान्तिक ग्रपनेको बुद्धके सूत्रान्तो (सूत्रो या उपदेशो)का ग्रनुयायी वतलाते हैं। वह वाह्य विज्ञानवादसे उलटे वाह्यार्थवादी है ग्रयात् क्षणिक रूप ही मौलिक तत्त्व है।

<sup>ै</sup>देखो "दर्शनदिग्दर्शन", पृष्ठ ७०४-३७ ैलंकावतारसूत्र ५१ वर्ही

### पंचम ऋध्याय

# वौद्ध दर्शनका चरम विकास (६०० ई०)

### यसंग (३५० ई०)

भारतीय दर्गनको अपने अन्तिम विकासपर पहुँचानेके लिए पहिला जवर्दस्त प्रयत्न असग और वसुवधु दो पेगावरी पठान भाइयोने किया। वहे भाई असंगने योगाचार भूमि, उत्तरतन्त्र, जैसे अन्योको लिखकर विज्ञानवादका समर्थन किया। छोटे भाई वसुवधुकी प्रतिभा और भी वहु-मुखी थी। उन्होने एक ओर वैभापिक-सम्मत तथा वृद्धके दर्गनसे वहु-सम्मत अपने सर्वोत्कृप्ट प्रथ अभिवर्मकोप तथा उसपर एक वड़ा भाष्य, लिखा; दूसरी ओर विज्ञानवादके सर्वंचमे विज्ञातिमात्रतासिद्धिकी विधिका (वीस कारिकाय) और त्रिशिका (तीस कारिकाय) लिख अपने वड़े भाईके कामको और सुव्यवस्थित रूपमे दार्गनिकोंके सामने पेग किया। तीसरा काम उनका सबसे महत्त्वपूर्ण था दादविधान नामक न्याय-प्रथको लिख, भारतीय न्यायणास्त्रको नागार्जुनकी पैनी दृष्टिसे मिली प्रेरणाको और नियमवद्ध करना, और सबसे वडी दात थी "भारतीय मध्ययुगीन न्यायके पिता" दिग्नाग जैसे शिष्यको पढाकर अब तकके किये गये प्रयत्नको एक वड़े प्रवाहके रूपमे ले जानेके लिए तैयार करना।

वौद्धोंके विज्ञानवाद—क्षणिक विज्ञानवाद—के शकराचार्य ग्रौर उनके दादा गुरु गौडपाद कितने ऋणी है, यह हम वतलानेवाले हैं। वस्तुत गौड-

<sup>&#</sup>x27;ये दोनों ग्रंथ चीनी ग्रीर तिब्बती ग्रनुवादके रूपमें पहिले भी मौजूद थे, किन्तु उनके संस्कृत मूल मुक्ते तिब्बतमें मिले, उनकी कोटो ग्रीर लिखित प्रतियाँ भारत ग्रा चुकी है। 'ग्रिभधमंकोशको ग्रपनी वृत्तिके साथ में पहिले संपादित कर चुका हूँ।

पादकी माडूक्य-कारिका "ग्रलात ज्ञान्ति प्रकरण" प्रच्छन्न नही प्रकट रूपमे एक बीद्ध विज्ञानवादी ग्रथ है। बौद्ध विज्ञानवाद ग्रीर ग्रसगका एक दूसरे-के साथ कितना मवध है, यह इसीसे मालूम हो सकता है, कि विज्ञानवाद ग्रपने नामकी ग्रपेक्षा "योगाचार दर्जन" के नामसे ज्यादा प्रमिद्ध है, ग्रीर योगाचार गर्वद ग्रसगके सबसे बड़े ग्रथ "योगाचार-भूमि" से लिया गया है।

### १-जीवनी

श्रसगका जन्म पेंगावरके एक ब्राह्मण (पठान) कुलमे हुशा था। उनके छोटे भाई वसुवधु वौद्ध जगत्के प्रमुख दार्शनिकोमे थे। वसुवधुके कितने ही मौलिक प्रथ कालकविलत हो गये। उनका श्रमिधमंकोग वहुत श्रीढ प्रथ है, मगर वह सर्वास्तिवाद दर्गनका एक सुश्रुखनित विवेचन मात्र है, इसलिए हमने उसके वारेमे विशेष नहीं लिखा। वसुवधुने श्रमिधमंकोग-पर विस्तृत भाष्य लिखा है, जो सौभाग्यसे तिव्वतकी यात्राश्रोमे मुभे मस्हृतमें मिल गया, श्रीर प्रकाशित होनेकी प्रतीक्षामे फोटो एपमे पडा है। अपने वडे भाई श्रसगके विज्ञानवादपर "विज्ञित्यात्रासिद्धि" नामके "विशिका" श्रीर "त्रिशिका" नामसे वीस श्रीर तीस कारिकावाले दो प्रकरण भी मिलकर प्रकाशित हो चुके है। वसुवधु "मध्यकालीन न्याय-शास्त्र"के पिना दिग्नागके गुरु थे, श्रीर उन्होने स्वय भी "वादविवान" नामसे न्यायपर एक प्रथ लिखा था, किन्तु शिष्यकी प्रतिभाके सामने गुरुकी कृतियाँ ढेंक गई। वसुवधु समुद्रगुप्तके पुत्र चद्रगुप्त (विक्रमावित्यके) श्रध्यापक रह चुके थे, श्रीर इस प्रकार वह ईसवी चौथी शताब्दिके उत्तराधंमे मौजूद थे। रें

ग्रसगकी जीवनीके बारेमे हम इससे ग्रधिक नहीं जानते कि वह योगा-चार दर्शनके प्रथम ग्राचार्य थे, कई ग्रथोंके लेखक, वसुवधुके वहें भाई ग्रीर पेशावरके रहनेवाले थे। वह ३५०में जरूर मीजूद रहें होगे। यह ममय नागार्जुनसे पीने दो सदी पीछे पडता हैं। नागार्जुनके ग्रथ भारतीय न्याय-गास्त्रके प्राचीनतम ग्रंथ हैं—जहाँ तक ग्रभी हमारा ज्ञान जाता हैं—लेकिन,

<sup>&#</sup>x27;देलो मेरी "वादन्याय" श्रीर "त्रिश्चर्मकोश"की भूमिकाएँ।

नागार्जुनको श्रसंग-वसुवधुसे मिलनेवाली कडी उसी तरह हमें मालूंम नहीं है, जिस तरह यूनानी दर्शनके कितने ही वादोको भारतीय दर्शनो तक सीधे पहुँचनेवाली कडियाँ श्रभी उपलब्ध नहीं हुई है। श्रसगको वादशास्त्र (= न्याय)का काफी परिचय था, यह हमें "योगाचार-भूमि"से पता लगता है।

#### २-ग्रसंगके ग्रंथ

महायानोत्तर तंत्र, सूत्रालकार, योगाचार-भूमि-वस्तुसग्रहणी, वोघि-सत्त्व-पिटकाववाद ये पाँच ग्रय श्रभी तक हमे श्रसगकी दार्शनिक कृतियोमे मालूम है, इनमे पिछले दोनोका पता तो "योगाचार-भूमि"से ही लगा है। पहिले तीनो ग्रथोके तिब्बती या चीनी श्रनुवादोका पहिलेसे भी पता था।

योगाचार-भूमि—असगका यह विशाल ग्रथ निम्न सत्रह भूमियोमे विभक्त है—

१. . . विज्ञान भूमि

२. मन भूमि

३. सवितर्क-सविचारा भूमि

४. भ्रवितर्क-विचारमात्रा भूमि

५ ग्रवितर्क-ग्रविचारा भूमि

६. समाहिता भूमि

७. ग्रसमाहिता भूमि

प्रसचित्तका भूमि

६ श्रचित्तका भुमि

१० श्रुतमयी भूमि

११. चिन्तामयी भूमि

१२. भावनामयी भूमि

१३. श्रावक भूमि

१४ प्रत्येकवुद्ध भूमि

१५ बोधिसत्त्व भूमि<sup>१</sup>

१६. सोपधिका भूमि

१७. निरुपधिका भूमि<sup>र</sup>

र "योगाचारभूमि"में श्राचार्यने किन-किन विषयोंपर विस्तृत विवे-चन किया है। यह निम्न विषयसूची से मालूम हो जायेगाः—

<sup>&#</sup>x27;श्रावक-भूमि ग्रौर बोधिसत्व-भूमि तिव्यतमें मिली "योगाचारभूमि" की तालपत्र पोथी (दसवीं सदी)में नहीं है। बोधिसत्त्वभूमिको प्रो० उ० बोगीहारा (जापान १६३०) प्रकाशित कर चुके है। ग्रलग भी मिल चुकी है।

भूमि १

§ १. (पाँच इन्द्रियोंके) विज्ञानोंकी भूमियाँ ।

- § २. पाँच दिन्द्रयोके विज्ञान (==
  - १. श्रांखका विज्ञान
    - (१) विज्ञानोंके स्वभाव
    - (२) उनके ग्राश्रय (सहभू, समनन्तर, वीज)
    - (३) उनके ग्रालंबन (Objects) वर्ण, संस्थान, बिज्ञप्ति (=िक्रमा)
    - (४) उनके सहाय (=सह-योगी)
    - (५) कर्म
      - (क) श्रपने विषयके श्रालं-वनकी किया (== विज्ञिप्त)
      - (ख) ग्रपने स्वरूप (= - स्वलक्षण)की वि-नित
      - (ग) वर्तमान कालकी विज्ञप्ति
      - (घ) एक क्षणकी विज्ञप्ति
      - (ड) मनवाले विज्ञानकी श्रनुवृत्ति (चपीछे

श्राना)

(च) भलाई वुराईकी श्रनुवृत्ति

२. कानका विज्ञान (स्वभाव श्रादिके साथ

३. घ्राणका विज्ञान (,,)

४. जिह्वाका विज्ञान (,,)

५. काया (=त्वन् इन्द्रिय)का विज्ञान (स्वभाव श्रादिके साय)

§ ३. पाँचों विज्ञानोंका उत्पन्न होना

ु४. पाँचों विज्ञानोके साय संबद्ध चित्त

 ५. पाँचों विज्ञानोंके सहाय थ्रादि-की 'एक काफ्लिवाला' ग्रादि-होनेकी उपमा ।

भूमि २

मनकी भूमि

**१. मनके स्वभाव** ग्रादि

१. मनका स्वभाव

२. मनका ग्राश्रय

३. मनका श्रालंबन (=विपय)

४. मनका सहाय (=सहयोगी)

५. मनके विशेष कर्म

- (१) ग्रालंबन विज्ञप्ति
- (२) विशेष कर्म
  - (क) विषयकी विकल्पना

- (ख) उपनिध्यान
  - (ग) मत्त होना
  - (घ) उन्मत्त होना
  - (इ) सोना
  - (च) जागना
- (छ) मूच्छित होना
- (ज) मूच्छिस उठना
- (भ) कायिक, वाचिक काम कराना
- (ञा) विरक्त होना
- (ट) विरागका हटना
- (ठ) भली ग्रवस्थाकी जड़का कटना
- (ड) भली श्रवस्थाकी जड़का जुड़ना
- २. मनका शरीरसे च्युति श्रौर उत्पत्ति
  - (१) ब्रारीरसे च्युति (== छूटना, मृत्यु)
- ३. दूसरे शरीरमें उत्पत्ति
  - (१) उत्पत्तिवाले स्थानमें जानेकी श्रभिलाषा

- (२) गर्भमें प्रवेश करना
  - (क) गर्भाघानमें सहायक
  - (ख) गर्भाधानमें वाधक
  - (a) योनिका दोष
  - (b) बीजका दोष
  - (c) पुरविले कर्मका दोष
  - (ग) श्रन्तराभवकी दृष्टि-में परिवर्तन
  - (घ) पापी श्रीर पुण्यात्मा-के जन्मकुल
  - (ड) गर्भाशयमें श्रालय-विज्ञान (-प्रवाह)
  - जुड़नेका ढंग (च) गर्भकी भिन्न-भिन्न
  - श्रवस्थाएँ (a) कलल-ग्रवस्था
  - (a) फलल-अयस्या (b) म्रर्बुद-म्रवस्था
  - (c) पेशों "
  - (d) घन "
  - (e) प्रशाख ,,
  - (f) केश रोम नखकी श्रवस्था
  - (g) इन्द्रियोंका प्रकट. होना
  - (h) स्त्री पुरुष लिंग प्रकट होना

| (छ) शरीरमें विकार                   | (g) हिमानवका प्रादुर्भाग             |
|-------------------------------------|--------------------------------------|
| होना                                | (h) श्रनवतप्तसर (==                  |
| (a) रगमें विकार                     | मानसरोवर) ,,                         |
| (b) चमडेमें विकार                   | (i) सुमेरुके पावर्को ,,              |
| (c) ग्रंगमें विकार                  | <b>ु ४. सत्त्वोका</b> प्राटुर्भाव    |
| (ज) गर्भके स्त्री या पुरुष          | १ प्रथम कल्पके सत्त्व (=             |
| होनेकी पहिचान                       | मानव)                                |
| (३) गर्भसे निकलना                   | (१) उनके श्राहार                     |
| (४) शिशु-पोषण                       | (२) मनके विकारसे ग्राहार-            |
| § ३. जगत्का संहार श्रीर प्रादुर्भाव | ह्यास                                |
| १. संहार (=संवर्तन)का क्रम          | (३) राजाका पहिला चुनाव               |
| (१) देवताग्रोंकी श्रायु             | २. ग्रह नक्षत्र ग्रादिका प्रादुर्भाव |
| (२) कल्पका परिमाण                   | (१) सत्त्वोंके प्रकाशका लोप;         |
| २. प्रादुर्भाव (==धिवर्त्त)         | सूर्य, चन्द्र, नक्षत्र               |
| (१) भिन्न-भिन्न लोकोंका             | श्रादिका प्रादुर्भाव                 |
| प्रादुर्भाव                         | (२) चन्द्रमा श्रीर सूर्यकी           |
| (क) ब्रह्मलोक स्रादिका              | गतियाँ                               |
| प्रादुर्भाव                         | (३) ऋतुग्रोमें परिवर्तन              |
| (ख) पृथिबीका प्रादुर्भाव            | (४) चन्द्रमाका घटना बढ्ना            |
| (a) सुमेरु म्रादि ,,                | § ५. हजार चूड़ावाला लोफ              |
| (b) नरक ,,                          | (Local Universe)                     |
| (c) द्वीपो "                        | (बुद्धका क्षेत्र)                    |
| (d) नागलोक ,,                       | ु ६. रूप (≕जट तस्व)                  |
| (c) यक्षलोक ,,                      | १. रूपका बीज (=मूलहप)                |
| (f) वैश्ववण ग्नादि चारो             | २. महाभूत                            |
| महाराजोंका प्रादुर्भाव              | ३. परमाणु (= श्रवयव)                 |

४. द्रव्य चौदह ५. भूतोंका साथ या श्रलग रहना '् ७. चित्त 🖔 ८. चित्त-संबंधी (=चैतस) तत्त्व (विज्ञानकी उत्पत्ति) १.चैतस मनस्कार श्रादि (१) उनके स्वभाव (२) उनके कर्म '§ ६. तीन काल (जन्म, जरा श्रादि) 🖔 १०. छ प्रकारके विज्ञान १. विज्ञानोके चार प्रत्यय (१) प्रत्यय (२) प्रत्ययोंके भेद २ २ श्रायतनोंके छ भेद (१) इन्द्रियोके भेद (क) चक्षुके भेद (ख) श्रोत्र (ग) घ्राण (घ) जिह्ना (ड) काया (च) मन (२) श्रालंबनोंके छ भेद (क) रूपके भेद (ख) शब्द (ग) गन्ध

(घ) रसके भेद (ड) स्पर्श ,, (च) धर्म " § ११. नव वस्तुवाले बुद्ध-वचन भूमि ३, ४, ५ (सवितर्क - सविचारा भूमि, श्रवितर्क - विचारमात्रा भूमि, ग्रवितर्क-म्रविचारा भूमि) (सवितर्क-सविचारा भूमि) § १. धातुकी प्रज्ञप्तिसे १. धातुके प्रज्ञापन द्वारा (१) काम (=स्थूल) घातु (=लोक) (२) रूप धातु (३) श्रारूप धातु २. परिमाणके प्रज्ञापन द्वारा (१) शरीरका परिमाण (२) स्रायुका परिमाण ३. भोगके प्रज्ञापन द्वारा (१) दुःखभोग (क) नरक (a) महानरक (ग्राठ) (b) छोटे (=सामन्त) नरक (चार) (c) ठंडे नरक (म्राठ)

(d) प्रत्येक नरक

५. श्रात्मभाव

६. हेतु श्रीर फलकी श्रवस्था

के लक्षण

(१) हेतु और फल(=कार्य)

(२) हेतु-प्रत्ययके प्रधिष्ठान

- (ख) तिर्यक्योनि (ग) प्रेतयोनि (घ) मनुष्ययोनि (इ) देवयोनि (२) सुख-भोग (क) नरक-योनिमें (ख) तिर्यंक् (=पशु-पक्षी) योनिमें (ग) मनुष्य-योनिमें (चऋवर्ती वनकर) § २. लक्षण-प्रज्ञितसे (घ) देव-योनिमें (a) स्वर्गमें इन्द्र श्रीर देवपुर, उत्तरकुर श्रीर श्रसुर (b) रूपलोकके देवता (c) श्ररूपलोकके देवता (३) दुःख सुख विशेष (४) आहारभोग (५) परिभोग ४. उपपत्ति (=जन्म)के प्रज्ञापन द्वारा
  - (३) हेतु-प्रत्ययके भेद (क) हेतुके भेद (ख) प्रत्ययके भेद (ग) फलके भेट (७) हेतु-प्रत्यय-फलव्यवस्था (क) हेतु-प्रज्ञापन (ख) प्रत्यय-प्रज्ञापन (ग) फल-प्रज्ञापन (घ) हेतु-ध्यवस्था १. शरीर स्नादि (१) शरीर (२) प्रालंबन (=विषय) (३) श्राकार (४) समुत्थान (५) प्रभेद (६) विनिश्चय (७) प्रवृत्ति २. वितर्क-विचार गतिके भेदसे (१) नारकोंकी गति (२) प्रेत ग्रीर तिर्यकोंकी गति (३) देवोंकी गति (क) कामलोकके देव (ख) प्रयमध्यायनकी भूमि

वाले देव

§ ३. योनिशोयनस्कारकी प्रज्ञप्तिसे (१३)नास्तिकदाद (केश-१. भ्रधिष्ठान कम्बल) २. वस्तू (१४) अग्रदाद (ब्राह्मण) ३. एषणा (१५) जुद्धिवाद (,,) ४. परिभोग (१६) ज्योतिषशकुन (=कौ-५. प्रतिपत्ति तुक-मंगल)वाद S ४. संक्लेश-प्रज्ञप्तिसे § ४. ग्रयोनिशोमनस्कार प्रज्ञान्तिसे १. क्लेश (=िचत्तके मल) १. दूसरोंके वाद (=मत) (१) क्लेशोके स्वभाव (१) सद्घाद (सांख्य) (२) क्लेशोके भेद (२) म्रनभिव्यक्ति-वाद (३) क्लेशोंके हेतु (सांख्य ग्रीर व्याकरण) (४) क्लेशोकी श्रवस्था (३) द्रव्यसद्वाद (सर्वास्ति-(५) क्लेशोके मुख वादी) (६) क्लेशोंकी स्रतिशयता (४) भ्रात्मवाद (उपनिषद्) (७) क्लेशोंके विपर्यास (५) शाश्वतवाद (कात्यायन) (८) क्लेशोंके पर्याय (६) पूर्वकृत हेतुवाद (जैन) (१) क्लेशोंके श्रादीनव (७) ईश्वरादि-कर्त्तावाद २. कर्म (नैयाधिक) ३. जन्म (८) हिंसाधर्मवाद (याज्ञिक (१) कर्मीके भेव श्रीर मीमांसक) (२) कमोंकी प्रवृत्ति (६) भ्रन्तानन्तिकवाद **९ ६. प्रतीत्यसमृत्पाद** (१०) भ्रमराविक्षेपवाद (बेल-भमि ६ द्विपुत्त) (समाहिता भूमि) (११) त्रहेतुकवाद (गोशाल) (१२) उच्छेदवाद (लोका-ु १. घ्यान १. नाम-गिनाई यत)

| -                       |   |
|-------------------------|---|
| (१) ध्यान               |   |
| (२) विसोक्ष             |   |
| (३) समाधि               |   |
| (४) समापत्ति            |   |
| २. व्यवस्थान            |   |
| § २. विमोक्ष            |   |
| § ३. समाधि              |   |
| ु ४. समापत्ति           | • |
| भूमि ७                  |   |
| (ग्रसमाहिता भूमि)       |   |
| भूमि ८, ६               | ( |
| श्रवित्तका भूमि         | j |
| भूमि १०                 | • |
| सचित्तका भूति           |   |
| (श्रुतमयी भूमि)         |   |
| पाँच विद्याएं-          |   |
| § १. भ्रध्यात्मविद्या   |   |
| १. वस्तुप्रज्ञप्ति      |   |
| (१) सूत्र वस्तु         |   |
| (२) विनय वस्तु          |   |
| (३) मातृका वस्तु        |   |
| २. संज्ञाभेद प्रज्ञप्ति |   |
| (१) पद                  |   |
| (२) भ्रान्ति            |   |
| (३) प्रपच               |   |
|                         |   |

(४) स्थिति (५) तस्व (६) शुभ (७) वर ' (८) प्रशम (६) प्रकृति (१०) युक्ति (११) सकेत (१२) ग्रभिसमय ३. वुद्ध-शासनके श्रथंमें प्रज्ञप्ति ४. बुद्ध-वचनके ज्ञेयोंका श्रधिष्ठान § २. चिकित्सा विद्या § ३. हेतु (=वाद) विद्या १. वाद (१) वाद (२) प्रतिवाद (३) विवाद (४) श्रपवाद (४) श्रनुवाद (६) श्रववाद २. वादके श्रधिकरण ३. वादके श्रधिप्ठान (दम) (१) दो प्रकारके साध्य (२) श्राठ प्रकारके साधन (क) प्रतिज्ञा (ख) हेतु 793

(ग) उदाहरण (घ) सारूप्य (a) लिंगमें सादृ वय (b) स्वभावमें सादृश्य (c) कर्ममें सादृश्य (d) धर्ममें सादृश्य (e) हेतुफल (==कार्य-कारण)में सादृश्य (इ) वैरूप्य (च) प्रत्यक्ष (a) ग्र-परोक्ष (b) भ्रनभ्यहित श्यूह्य (c) ग्र-भ्रान्त (भ्रान्तियाँ--संज्ञा, संख्या, संस्थान, वर्ण,कर्म, चित्त दृष्टिसे संबंघ रखनेवाली) (प्रत्यक्षके भेद--इन्द्रिय - प्रत्यक्ष, मन-प्रत्यक्ष,लोक-प्रत्यक्ष, शुद्ध (== योगि)- प्रत्यक्ष (छ) श्रनुमान (a) लिंगसे (b) स्वभावसे (c) कर्मसे (d) घर्मसे

(e) हेतु-फल (=कार्य-कारण)से (ज) श्राप्तागम (= शब्द) ४. वादके श्रलंकार (१) श्रपने श्रीर पराये वाद की श्रभिज्ञता (२) वाक्-कर्म सम्पन्नता (=भाषण-पट्ता) (क) श्रग्राम्य भाषण (ख) लघु (== मित)-भावण (ग) श्रोजस्वी भाषण (घ) पुर्वापरसंबद्ध भाषण (ड) श्रच्छे श्रर्थीवाला भाषण (३) विशारद होना (४) स्थिरता (५) दाक्षिण्य(= उदारता) ५. वादका निग्रह (१) कथात्याग (२) कथामाद (३) कथादोष (क) बुरा वचन (ख) संरब्ध (= कुपित) वचन (ग) ग्र-गमक वचन

१. सद् (वस्तु)

(१) स्वलक्षण सत्

| (घ) ग्र-मिति वचन                | (२) सामान्यलक्षण मत्       |  |  |
|---------------------------------|----------------------------|--|--|
| (ंड) श्रनयं-युक्त वचन           | (३) सकेतलक्षण सत्          |  |  |
| (च) ग्र-काल वचन                 | (४) हेतुलक्षण सत्          |  |  |
| (छ) श्र-स्थिर वचन               | (४) फल (=कार्य)-लक्षण      |  |  |
| (ज) ग्र-दीप्त वचन               | सत्                        |  |  |
| (भः) ग्र-प्रवद्घ वचन            | २. ग्रसद् (चस्तु)          |  |  |
| ६. वाद-निःसरण                   | (१) श्रनुत्पन्न श्रसत्     |  |  |
| (१) गुणदोष-परीक्षा              | (२) निरुद्ध ग्रसत्         |  |  |
| (२) परिषत्-परीक्षा              | (३) श्रन्योन्य श्रसत्      |  |  |
| (३) कोशल्य (==नैपुण्य)-         | (४) परमार्थं श्रसत्        |  |  |
| परीक्षा                         | ३. श्रस्तित्व              |  |  |
| ७. वादमें उपकारक वातें          | ४. नास्तित्व               |  |  |
| § ४. इाट्द-विद्या               | § ३. धर्मोंका सचय          |  |  |
| १. धर्म-प्रज्ञप्ति              | १. सूत्रार्थीका संचय       |  |  |
| २. श्रर्थ-प्रज्ञप्ति            | २. गाथार्थोका संचय         |  |  |
| ३. पुद्गल-प्रज्ञप्ति            | (यहाँ पिटकोंकी सैकड़ो गाथा |  |  |
| ४. काल-प्रज्ञप्ति               | श्रोका संग्रह है)          |  |  |
| ५. संख्या-प्रज्ञप्ति            | भूमि १२                    |  |  |
| ६. श्रधिकरण-प्रज्ञप्ति          | (भावनामयी भूमि)            |  |  |
| 🖇 ५. ज्ञिल्प-कर्मस्थान विद्या   | § १. स्थानतः संग्रह        |  |  |
| मुमि ११                         | १. भावनाके पद              |  |  |
| (चिन्तामयी भूमि)                | २. भावना-उपनिपत्           |  |  |
| § १. स्वभावशुद्धि               | ३. योग-भावना               |  |  |
| § २. ज्ञेयों (= प्रमेयो)का संचय | ४. भावना-फल                |  |  |
| /\                              | C                          |  |  |

§ २. श्रंगतः संग्रह १. श्रभिनिर्वृत्ति-संपद्

२. सद्धर्म श्रवण-संपद् (१) ठीक उपदेश करना (२) ठीक सुनना '(३) निर्वाण-प्रमुखता (४) चित्त-मुनितको परिपक्व वनानेवाली प्रज्ञाका परि-पाक (५) प्रतिपक्ष भावना भूमि १३ (श्रावक भूमि) भूमि १४ (प्रत्येकवुद्ध भूमि) '६ १. गोत्र १. मन्द-रजवाला गोत्र २. मन्द-करुणावाला गोत्र ३. मध्य-इन्द्रियवाला गोत्र ·**९ २. मा**र्ग '∫ ३. समुदागम १. गेडेकी सीग जैसा श्रकेला विहरनेवाला २. जमातके साथ विहरनेवाला 'ु ४. चार

तर भूमि १५ (वोविसत्त्व भूमि) भूमि १६ (उपाधि-सहिता भूमि)

तीन प्रज्ञिष्तयोंसे

१. भूमि-प्रज्ञप्ति

२. उपशम-प्रज्ञप्ति <sup>,</sup>

३. उपधि-प्रज्ञप्ति

(१) प्रज्ञप्ति उपिघ

(२) परिग्रह उपधि

(३) स्थिति प्रज्ञप्ति

(४) प्रवृत्ति प्रज्ञप्ति

(५) भ्रन्तराय प्रज्ञप्ति

(६) दुःख प्रज्ञप्ति

(७) रति प्रज्ञप्ति

(८) ग्रन्य प्रज्ञप्ति

भूमि १७

(उपाधि-रहिता भूमि)

१. भूमि-प्रज्ञप्तिसे

२. निर्वृति-प्रज्ञप्तिसे

(१) व्युपशमा निर्वृति

(२) श्रव्याबाध-निर्वृति

३. निर्वृति-पर्यायविज्ञप्तिसे

"योगाचार भूमि" (संस्कृत) को महामहोपाध्याय विघु-

शेखर भट्टाचार्य सम्पादित कर

रहे हैं।

#### ३-दार्शनिक विचार

श्रसग क्षणिक विज्ञानवादी थे। यह विज्ञानवाद ग्रमगके पहिले भी "लकावतार सूत्र", "सिंघिनमींचन सूत्र" जैसे महायान सूत्रोमे मीजूद था। इन सूत्रोको वुद्धवचन कहा जाता है, मगर श्रविकाश महायान-सूत्रोको भाँति यह युद्धके नामपर वने पीछेके मूत्र है, लकावतार सूत्रका, वुद्धने दक्षिणमें लका (=सीलोन) द्वीपके पर्वत (समन्तकूट?)पर उपदेश दिया था। वस्तुत उसे दक्षिण न ले जा उत्तरमें गधारकी पर्वतावर्णामें ले जाना श्रधिक युक्तियुक्त है। वीद्धोका विज्ञानवाद बुद्धके "सव्य श्रनिच्च" (=सव श्रनित्य है) या क्षणिकवादका श्रक्तातूँके (स्थिर) विज्ञानवादके साथ मिश्रण मात्र है, श्रीर यह मिश्रण उसी गधारमें किया गया, जहाँ यूनानियोकी कलाके मिश्रण द्वारा गधार मूर्त्तिकलाने श्रवतार लिया। विज्ञानवान विज्ञानको ही परमार्थतत्त्व मानता है, यह वतला श्राये है, श्रीर यह भी कि वह पाँच इन्द्रियोके पाँच विज्ञानो तथा छठे मन-विज्ञानके श्रतिरिक्त एक सातवे श्रालयविज्ञानको मानता है। यही श्रालयविज्ञान वह तरिगत समुद्ध है, जिससे तरगोकी भाँति विश्वकी मारी जट-चेतन वस्तुए प्रकट श्रीर विलीन होती रहती है।

यहाँ हम श्रसगके दार्शनिक विचारोको उनको योगाचार-भूमिके श्राधार पर देते हैं। स्मरण रहे "योगाचार-भूमि" कोई सुसवद दार्शनिक ग्रथ नहीं है, वह बुद्धघोषके "विसुद्धिमग्ग" (चित्रुद्धिमार्ग)की मौति ज्यादा-तर बौद्ध सदाचार, योग तथा धर्मतत्त्वका विस्तृत विवेचन हैं। श्रसगने ग्रयने इस तरुण समकालीनकी भाँति बुद्धकी किसी एक गाथाको श्राधार वनाकर श्रपने ग्रथको नहीं लिखा है। "गाथार्थ-प्रविचय" में जरूर १७= गाथाए—हीनयान महायान दोनो पिटकोको—एकत्रित कर दो है। बुद्धघोपकी मौति श्रसगने भी सूत्रोकी भाषा-शैलोका इतना श्रधिक श्रनुकरण किया है, कि

<sup>&#</sup>x27;योगाचारभूमि (श्रुतमधीभूमि १०)

वाज वक्त भ्रम होने लगता है कि, हम ग्रिमसक्कृत सस्कृतके कालमे न हो पिटक-कालकी किसी पुस्तकको सस्कृत-शब्दान्तरके रूपमें पढ रहे है। बुद्धघोष ग्रपने ग्रथको पालीमें लिख रहे थे, जिसे वसुबधु-कालिदास-कालीन सस्कृतकी भाँति सस्कृत वननेका ग्रभी मौका नही मिला था, इसलिए बुद्धघोष पालिकी भाषा-शैलीका श्रनुकरण करनेके लिए मजबूर थे; मगर ग्रसगको ऐसी कोई मजबूरी न थी; न वह ग्रपनी कृतिको बुद्धके नामसे प्रकट करनेके लिए ही इच्छुक थे। फिर, उन्होने क्यो ऐसी शैलीको स्वीकार किया, जिसमे किसी बातको सक्षेपमें कहा ही नही जा सकता? सभव है, सूत्रोकी शैलीसे परिचित ग्रपने पाठकीके लिए ग्रासान करनेके ख्यालसे उन्होने ऐसा किया हो।

हम यहाँ "योगाचार भूमि"का पूरा सक्षेप नही देना चाहते, इसलिए उसमे आये असगके ज्ञेय (=प्रमेय), विज्ञानवाद, प्रतीत्यसमुत्पाद हेतु (=वाद) विद्या, परवाद-खडन और द्रव्य-परमाणु-सवधी विचारोको देने ही पर सन्तोष करते हैं।

## (१) ज्ञेय (=प्रमेय) विषय

ज्ञेय कहते हैं परीक्षणीय पदार्थको । ये चार प्रकारके होते है, सत् या भाव रूप, दूसरा ग्रसत् या श्रभाव रूप—ग्रस्तित्व ग्रौर नास्तित्व ।

(क) सत्—यह पाँच प्रकारका होता है, (१) स्वलक्षण (= प्रपने स्वरूपमें) सत्; (२) सामान्यलक्षण (= जाति ग्रादिके रूपमे) सत्, (३) संकेतलक्षण (= सकेत किये रूपमे) सत्, (४) हेतु लक्षण (= इष्ट-ग्रानिष्ट ग्रादिके हेतुके रूपमे) सत्; (४) फल लक्षण (= परिणामके रूपमें) सत्।

(ख) श्रसत्—यह भी पाँच प्रकारका है। (१) श्रनुत्पन्न (=जो पदार्थ उत्पन्न नही हुशा, श्रतएव) श्रसत्, (२) निरुद्ध (=जो उत्पन्न

<sup>&#</sup>x27; 'योगाचारभूमि' (चिन्तामयी भूमि ११)

हो कर निरुद्ध या नष्ट हो गया, अतएव) असत्; (३) अन्योन्य (= गाय घोडा नही घोडा गाय नहीं, इस तरह एक दूमरेके रूपमें) अमन्, (४) परमाथ (= मूलमें जानेपर) असत्; और (५) (=वध्या-पुत्रकी भाँति) अत्यन्त असत्।

(ग) ्छस्तित्व—यह भी पाँच प्रकारका होता है—(१) परिनिष्पन्नलक्षण—जो अस्तित्व कि परमार्थत है (जैमे कि असगके मतमें
विज्ञान, भौतिकवादियोंके मतमें मूल भौतिकतत्त्व), (२) परतवलक्षण
अस्तित्व प्रतीत्यसमुत्पन्न ("अमुकके होनेके बाद अमुक अस्तित्वमे आता
है") अस्तित्वको कहते है, (३) परिकल्पितलक्षण अस्तित्व है, मकेन
(Convention) वज जिसको माना जाये, (४) विज्ञेपलक्षण है
काल, जन्म, मृत्यु आदिके सवधसे माना जानेवाला अस्तित्व, और (५)
अवक्तव्यलक्षण अस्तित्व वह है, जिसे "हाँ" या "नही" मे दो टूक नही
कहा जा सके (जैसे वौद्ध दर्णनमें पुद्गल—चेतनाको स्कन्धोसे न अलग
कहा जा सकता, न एक ही कमा जा सकता)।

(घ) नास्तित्व—यह पाँच प्रकारका होता है—(१) परमार्थक्पेण नास्तित्व, (२) स्वतत्रक्ष्पेण नास्तित्व, (३) सर्वेमर्यास्पसे नास्तित्व, (४) ग्रविशेष रूपसे नास्तित्व ग्रीर (५) ग्रवक्तव्य रूपसे नास्तित्व।

परमार्थतः सत्, ग्रसत्, ग्रस्तित्व या नास्तित्वको वतलानेके लिए ग्रसगने परमार्थ-गाथाके नामसे महायान-सूत्रोकी कितनी ही गाथाएँ उद्धृत की है। इनमें (१) वस्तुग्रोके ग्रपने भीतर किसी प्रकारके स्थिर तत्त्वकी सत्ताको इन्कार करते हुए, उन्हें शून्य (=सार-शून्य) कहा गया है, वाह्य ग्रौर मानस तत्त्वोको सार-गून्य कहते हुए उन्हे क्षणिक (=क्षण क्षण विनाशी) वतलाया गया है, ग्रीर यह भी कि (३) कोई (ईश्वर ग्रादि) जनक ग्रौर नागक नहीं है, विल्क जगतीके सारे पदार्य स्वरस (=स्वभावत) भगुर है। रूप (Matter), वेदना, नना, सस्कार ग्रौर विज्ञान इन पाँच स्कन्थोमे स्थिरताका भास सिर्फ भ्रममात्र है, यस्तुत वे फेन, वुलवुले, मृगमरीचिका, कदली-गर्भ तथा

3

मायाकी भाँति निस्सार है। 1---

"ग्राघ्यात्मिक (=मानसजगत) शून्य है, वाह्य भी शून्य है। ऐसा कोई (ग्रात्मा) भी नहीं है, जो शून्यताको ग्रनुभव करता ॥३॥ ग्रपना (कोई) ग्रात्मा ही नहीं है, (यह ग्रात्माकी कल्पना) उलटी कल्पना है। यहाँ कोई सत्त्य या ग्रात्मा नहीं है ये (सारे) धर्म (=पदार्थ) ग्रपने ही ग्रपने कारण है ॥४॥

सारे सस्कार (= जत्पन्न पदार्थ) क्षणिक हैं।...।।।।।...
उसे कोई दूसरा नहीं जन्माता श्रीर न वह स्वय उत्पन्न होता है।
प्रत्ययके होनेपर पदार्थ (=भाव) पुराने नहीं विल्कुल नये-नये जनमते हैं।।।।। न दूसरा इसे नाश करता है, श्रीर न स्वय नष्ट होता हं। प्रत्यय (=पूर्वकारण)के होनेपर (ये पदार्थ) उत्पन्न होते हैं। उत्पन्न हो स्वरस ही क्षणभगुर हैं।।।।।... रूप (=भौतिकतत्त्व) फेनके पिंड समान हैं, वेदना (स्कन्ध) वृद्धुद जैसी।।१७।। संज्ञा (मृग)-मरीचिका सद्शों हैं, संरक्षार कदली जैसे, श्रीर विज्ञानको माया-समान सूर्यवशज (=वृद्ध)ने वतलाया है।।१८।।"

## (२) विज्ञानवाद

(क) श्रालयविज्ञान—वाह्य-श्राभ्यन्तर, जड़-चेतन—जो कुछ जगत् है, सव विज्ञानका परिणाम है। विज्ञान-समिष्टिको ग्रालयविज्ञान, कहते है, इसीसे वीचि-तरगकी भाँति जगत् तथा उसकी सारी वस्तुएँ उत्पन्न हुई है। इस विश्व-विज्ञान या श्रालय-विज्ञानसे जैसे जड़-जगत् उत्पन्न हुग्रा, उसी तरह, वैयक्ति-ज्ञान (—प्रवृत्ति विज्ञान)—पाँचो इन्द्रियोके विज्ञान श्रीर छठाँ मन पैदा हुश्रा।

(ख) पाँच , इन्द्रिय-चिज्ञान—इन्द्रियोके ग्राथयसे जो विज्ञान (चचेतना) पैदा होता है, वह इन्द्रिय-विज्ञान है। ग्रपने माथयो चक्षु

<sup>ं</sup> योगाचार-भूमि, (चिन्तामयी भूमि ११) व देखो, दर्शन०, पृष्ठ २४२

- (=-श्रांख) श्रादि पाँचो इतियोके श्रनुसार, इन्द्रिय-विज्ञान भी पाँच प्रकारके होते हैं।---
- (a) चत्तु-विज्ञान (i) स्वभाव—चक्षु (=ग्रांख) के ग्राथय (=सहारे)से जो विज्ञान प्राप्त होता है, वह चक्षु-विज्ञान है। यह है चक्षु-विज्ञानका स्वभाव (=स्वरूप)।
- (11) आश्रय—चक्ष-विज्ञानके श्राश्रय तीन है चक्ष, जो कि साथ साथ श्रस्तित्वमे श्राता तथा विलीन होता है, श्रतएव महभू श्राश्रय है; मन जो इस विज्ञान (की सन्तिति)का वादमे श्राश्रय होता है, श्रतएव समनन्तर श्राश्रय है; रूप-इन्द्रिय, मन तथा मारे जगत्का बीज जिसमे मौजूद रहता है, वह सर्वेदीजक श्राश्रय है श्रालय-विज्ञान । इन तीनो श्राश्रयोमें चक्षु रूप (=भीतिक) होनेसे रूपी श्राश्रय है, श्रीर वाकी श्ररूपी ।
- (iii) श्रालंबन या विषय है—वर्ण (=रग), संस्थान (=श्राकृति) श्रीर विज्ञिष्त (=िक्रया)। (a) वर्ण है—नील, पीत, लान, सफेद छाया, घूप, प्रकाश, श्रन्थकार, मह, घूम, रज, महिका श्रीर नम। (b) सस्थान है—लम्बा, छोटा, वृत्त, परिमडल, श्रणु, स्थल, मात, विसान, उन्नत श्रीर श्रवनत। (c) विज्ञिष्त है—लेना, फेक्ना सिकोटना, फेलाना, ठहरना, बैठना, लेटना, दौडना इत्यादि।
- (iv) सहाय-चक्षु-विज्ञानके माथ पैदा होनेवाले एक ही ग्रालवन-के चैतसिक धर्म है।
- (v) कर्म छे है (१) स्वविषय-अवलवी, (२) स्वलक्षण, (३) वर्तमान् काल, (४) एक क्षण, (५) गृष्ट (—क्यल) अयुद्ध मनके निज्ञान कर्मके उत्थान, इन दो ग्राकारोसे अनुवृत्ति, (६) इष्ट या ग्रनिष्ट फलका ग्रहण।
- (b-c) श्रोत्र द्यादि विज्ञान—इसी तन्ह श्रोत, त्राण जिह्ना श्रीर काया (=त्वग्) इन्द्रियोके इन्द्रिय-विज्ञान है।

<sup>&#</sup>x27;योगाचार-भूमि (१)

- (ग) मन-विज्ञान—यह छठा-विज्ञान है। इसके स्वभाव ग्रादि है—
- (a) स्वभाव—िचत्त, मन ग्रौर विज्ञान इसके स्वरूप (स्वभाव) है। सारे वीजो (स्मूल कारणो) वाला ग्राथय स्वरूप ग्रालय-विज्ञान चित्त है, (२) मन सदा ग्रविद्या, "मैं ग्रात्मा हूँ" इस दृष्टि, ग्रिस्मिमान ग्रौर तृष्णा (स्वोपनहारकी तृष्णा) इन चार क्लेको (स्वित्तमलो)से युक्त रहता है। (३) विज्ञान जो ग्रालवन (स्विपय) कियोमे उपस्थित होता है।
- (b) स्त्राश्रय—मन समनन्तर-स्राश्रय है, श्रर्थात् चक्षु म्रादि डिन्टियो-के विज्ञानोकी उत्पत्ति हो जानेके स्रनन्तर वही इन विज्ञानोका स्राध्य होता है, वीज-स्राश्रय तो वही सारे बीजोका रखनेवाला स्नालय-विज्ञान है।

- (c) स्त्रालम्वन—मनका स्रालम्वन (=विषय) पाँचो इन्द्रियोके पाँचो विज्ञान—जिन्हें वर्म भी कहा जाता है—है।

- (d) सहाय—मनके सहाय (=साथी) वहुत है, जिनमेसे कुछ है—मनस्कार, स्पर्ग', वेदना, सज्ञा, चेतना, स्मृति, प्रज्ञा, श्रद्धा, लज्जा, निर्लज्जता, ग्रलोभ, ग्रद्धेष, ग्रमोह, पराक्रम, उपेक्षा, ग्राह्सा, राग, सन्देह, क्रोध, ईर्ष्या, गठता, हिंसा ग्रादि चैतसिक धर्म।
- (e) कर्म पहिला है अपने पराये विषयो सम्बन्धी किया जो कि कमश छ आकारोमे प्रकट होती है— (१) मनकी प्रथम किया है, विषयके सामान्य स्वरूपकी विज्ञप्ति, (२) फिर उसके तीनो कालोकी विज्ञप्ति, (३) फिर क्षणोके कमकी विज्ञप्ति, (४) फिर प्रवृत्ति या अनुवृत्ति शुद्ध-अशुद्ध धर्म-कर्मोकी विज्ञप्ति, (५) फिर इप्ट-अनिप्ट फलका ग्रहण; (६) दूसरे विज्ञान-समुदायोका उत्थापन । दूसरी तरहपर लेनेसे मनके विशेष (=वैशेषिक) कर्म होते हैं— (१) विषयकी विकल्पना; (२) विषयका उपनिध्यान (=चिन्तन); (३) मदमे होना; (४)

<sup>&#</sup>x27;Contact.

उन्मादमे होना, (५) निद्रामे जाना; (६) जागना, (७) म्र्च्छा खाना; (६) म्रूच्छांसे उठना, (६) कायिक-वाचिक कर्मोका करना, (१०) वैराग्य करना, (११) वैराग्य छोडना, (१२) मलाईकी जडोको काटना, (१३) मलाईकी जडोको जोडना, (१४) गरीर छोडना (=च्युति) ग्रीर (१५) गरीरमे ग्राना (=उत्पत्ति)।

इन कर्मोमेंसे कुछके होनेके वारेमें ग्रसग कहते हैं ---

पुरविले कमोंसे अथवा गरीरघातुकी विषमता, भय, ममं-स्थानमे चोट, और भूत-प्रेतके आवेगसे उन्माद (=पागनपन) होता है।

शरीरकी दुर्वलता, परिश्रमकी थकावट, भोजनके भारीपन ग्राटि कारणोसे निद्रा होती है।

वात-पित्तके विगाड, ग्रधिक पाखाना ग्रीर खूनके निकलनेने मूच्छी होती है।

### (मनको च्युति तथा उत्पत्ति)

वौद्ध-दर्शन क्षण-क्षण परिवर्तनशील मनसे परे किसी भी नित्य जीवात्माको नही मानना । मरनेका मतलव है, एक गरीर-प्रवाह (=शरीर भी क्षण-क्षण परिवर्तनशील होनेसे वस्तु नहीं विल्क प्रवाह है) में एक मन-प्रवाह (=मन-सन्तित) का च्युत होना । उसी तरह उत्पत्तिका मतलव है, एक मन-प्रवाहका दूसरे शरीर-प्रवाहमें उत्पन्न होना ।

(a) च्युति (=मृत्यु)—मृत्यु तीन कारणोमे होती है—ग्रायुका खतम हो जाना, पुण्यका खतम हो जाना श्रीर गरीरकी विषम किया यानी भोजनमे न मात्राका स्याल, न पथ्यका रयाल, दवा मेवन न करना, श्रकालचारी ग्रव्रह्मचारी होना।

मृत्युके वक्त पापियोके गरीरका हृदयमे ऊपरी भाग पहिले ठटा पड़ता है, स्रौर पुण्यात्मास्रोका निचला भाग, फिर सारा गरीर।

<sup>&#</sup>x27;योगाचार-भूमि (मन-भूमि १)

- (श्रन्तराभव)—एक गरीरके, छोडने, दूसरे गरीरमें उत्पन्न होने तक जो वीचकी श्रवस्थामें मन (=जीव) रहता है, इसीको श्रन्तराभव, गन्धर्य, मनोमय कहते हैं। श्रन्तराभवको जैसे गरीरमें उत्पंन्न होना होता है, वैसी ही उसकी श्राकृति होती है। वह श्रपने रास्तेमें सप्ताह भर तक लगा सकता है।
- (b) उंत्पत्ति (=जन्म)—मरणकालमे मन ग्रपने भले बुरे कर्मो-को साकार देखता, ग्रीर वैसा ही ग्रन्तराभवीय रूप धारण करता है। मनके किसी शरीरमे उत्पन्न होनेके लिए तीन वातोकी जरूरत है—माता ऋतुमती हो, पिताका बीज मौजूद हो ग्रीर गधर्व (=ग्रन्तराभव) उपस्थित हो, साथ ही योनि, बीज ग्रीर कर्मके दोष वाधक न हो।
- (गर्भमें लिगभेद्)—ग्रन्तराभव माता-पिताकी मैथुन क्रियाको देखता है, उस समय यदि स्त्री वननेवाला होता है, तो उसकी पुरुषमे ग्रासक्ति हो जाती है, ग्रौर यदि पुरुष वननेवाला होता है, तो स्त्रीमें।
- (i) गर्भाधान—मैथुनके पश्चात् घना बीज छूटता है, श्रीर रक्तका विन्दु भी। वीज श्रीर शोणित विन्दु दोनो माँकी योनि हीमे मिश्रित हो, एकपिंड वनकर उवलकर ठडे हो गए दूधकी भाँति स्थित होते हैं, इसी पिडमें सारे बीजोको ग्रपने भीतर रखनेवाला श्रालय-विज्ञान समा जाता है, श्रन्तराभव उसमें श्राकर जुड जाता है। इसे गर्भकी कलल-श्रवस्था कहते है। कललके जिस स्थानमे विज्ञान जुडता है, वही उसका हृदय स्थान होता है। (१) कललसे श्रागे वढते हुए गर्भ श्रीर सात श्रवस्थाएँ घारण करता है—(२) श्रवुंद, (३) पेशी, (४) धन, (५) प्रजाख, (६) केश-रोम-नखवाली श्रवस्था, (७) इन्द्रिय-श्रवस्था, श्रीर (८) व्यजन (चिनमेद)-श्रवस्था। इनमे श्रवुंद-श्रवस्थामें गर्भ दही जैसा होता है, वही मासावस्था तक न-पहुँचा श्रवुंद होता है। पेशी जिथिल माससी होती है। कुछ श्रीर घना हो जानेपर घन, शाखाकी भाँति हाथ-पैर श्रादिका फूटना प्रशाख होता है।
  - (ii) रंग आदि-वुरे कर्मोंके कारण अथवा माताके अधिक

क्षार-लवण-रसवाले ग्रन्न-पानके सेवनमे वालकके केशोमे नानारग होते हैं। वालकके केश काले-गोरे होनेमें पूर्व जन्मके ग्रतिरिक्त निम्न कारण है—यिद माँ बहुत गर्मी, तथा घूप ग्रादिका सेवन करती है, तो बच्चा काना होगा। यदि माँ बहुत ठडे कमरेमें रहती है, तो लडका गोरा। वहुत गर्म खाना खानेपर लडका लाल होगा। चमड़ेमे दाद, कुण्ट ग्रादि विकार माताके ग्रत्यन्त मैं युन-सेवनसे होता है। माताके बहुत टीडने-कृदने, तैरनेमे बच्चेके ग्रंग विकृत होते है।

कन्या होनेपर गर्भ माताकी कोखमे वार्ड श्रोर होता है, श्रीर पुत्र होनेपर दाहिनी श्रोर । प्रसवके वक्त माताके उदरमें श्रसह्य कष्ट देनेवानी हवा पैदा होती है, जो गर्भके शिरको नीचे श्रीर पैरको ऊपर कर देती है ।

### (३) अनित्यवाद ग्रीर प्रतीत्यसमुत्पाद

"इसे कोई दूसरा नहीं जनमाता श्रीर न वह स्वय उत्पन्न होता है प्रत्ययके होनेपर भाव (=वस्तुएँ) पुराने नहीं विल्कुल नये-नये जनमते हैं।...प्रत्ययके होनेपर भाव उत्पन्न होते हैं श्रीर उत्पन्न हो स्वरस (=स्वत.) ही क्षणभगुर है।"

महायानसूत्रकी इन गायाग्रो द्वारा श्रसगने वीद्ध-दर्शनके मृल सिद्धान्त श्रनित्यवाद या क्षणिकवादको वतलाया है। "क्षणिकके श्रयंको लेकर प्रतीत्य-समुत्पाद" कहते हुए उन्होने क्षणिकवाद शब्दसे प्रतीत्य-गमुत्पादको स्वीकार किया है।

प्रतीत्यसंमुत्पाद -- प्रतीत्य-समुत्पादका अर्थ करते हुए असग कहते हैं -- प्रतिगमन करके (= खतम करके एक चीजको दूसरीकी उत्पत्ति प्रतीत्य-समुत्पाद है।) प्रत्यय अर्थात गतिनील अत्यय (= दिनाम)के साथ उत्पत्ति प्रतीत्य-समुत्पाद है, जो क्षणिकके अर्थको लेकर होता है

<sup>&#</sup>x27; देखो पृष्ठ १६ वो० भू० (भूमि २,४,४) "प्रत्यय इत्य रात्ययसंगत उत्पादः प्रतीत्य-समुत्पादः क्षणिकार्यमधिकृत्य ।" वहीं ।

अथवा प्रत्यय अर्थात् अतीत (= खतम हुई चीज) से अपने प्रवाहमें उत्पाद। 'इसके होनेके वाद यह होता हैं', 'इसके उत्पादसे यह उत्पन्न होता हैं, दूसरी जगह नहीं', पहिलीके नष्ट-विनष्ट होनेपर उत्पाद इस अर्थमे। अथवा अतीत कालमे प्रत्यय (= खतम) हो जानेपर साथ ही उसी प्रवाहमें उत्पत्ति प्रतीत्य-समुत्पाद है।

मौर भी<sup>१</sup>----

"प्रतीत्य-समुत्पाद क्या है ? नि सत्त्व (= अन्-आत्मा) के अर्थमे . . । नि सत्त्व होनेसे अनित्य है इस अर्थमे । अनित्य होनेपर गति-शील के अर्थमें । गतिशील होनेपर परतत्रताके अर्थमें । परतत्र होनेपर निरीहके अर्थमें । निरीह होनेपर कार्य-कारण (= हेतु-फल) व्यवस्थाके खडित हो जानेके अर्थमे । (कार्य-कारण-)व्यवस्थाके खडित होनेपर अनुकूल कार्य-कारणकी प्रवृत्तिके अर्थमें । अनुकूप कार्य-कारणकी प्रवृत्ति होनेपर कर्मके स्वभावके अर्थमे ।

ग्रनित्य, दुख, शून्य श्रौर नैरात्म्य (=नित्य ग्रात्माकी सत्ताको श्रस्वीकार करना)के ग्रर्थमे होनेसे भगवान् (बुद्ध)ने प्रतीत्य-समुत्पादके वारेमें कहा "प्रतीत्य-समुत्पाद गम्भीर है।"

"(वस्तुएँ) प्रतिक्षण नये-नये रूपमें जीवन-यात्रा (=प्रवृत्ति) करती है। प्रतीत्य-समृत्पाद क्षणभगुर है। ।

## (४) हेतु-विद्या

श्रसगने विद्या (==ज्ञान)को पाँच प्रकारकी माना हैं —(१) श्रम्यात्मविद्या जिसमे बुद्धोक्त सूत्र, विनय श्रौर मातृका (==श्रिभ-धर्म) श्रयात त्रिपिटक तथा उसमे वर्णित विषय सम्मिलित है; (२) चिकित्सा-

<sup>े</sup>वहीं कुछ पहिले। े संयुत्तनिकाय २।६२; दीघनिकाय २।४४

<sup>&</sup>lt;sup>३</sup> "प्रतिक्षणं च नव लक्षणानिप्रवर्त्तन्ते । क्षणभंगुरक्च प्रतीत्य-समुत्पादः"।

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> यो० भू० (श्रुतमयी भूमि १०)

विद्या या वैद्यक्यास्त्र, (३) हेतुविद्या या तर्कवास्त्र, (४) यव्यविद्या जिससे वर्म, य्रयं, पुदगल (चिन्न), काल, सख्या ग्रीर सिवलाधि-करण (च्याकरणवास्त्र)का ज्ञान होता है, ग्रीर शिन्पकर्मस्यानविद्या (चिन्यक्यास्त्र)।

हेतुविद्याको कुछ विस्तारपूर्वक समभाते हुए श्रमग उमे छ भागोमे बाँटते है—(१) वाद, (२) वाद-श्रविकरण, (३) वाद-श्रविष्ठान, (४) वाद-श्रलकार, (५) वाद-निग्रह श्रीर (६) वादेवहुकर (=वाद-उपयोगी) वाते।

- (क) वाद-वाद वहस या सलाप छ प्रकारके होते हैं।
- (2) वाद-जो कुछ मुँहमे वोला जाये, वह वाद है।
- (b) प्रवाद-लोकथुति या जनश्रुति प्रवाद है।
- (c) विवाद-भोगोके रखने-छीननेके सम्बन्धमे ग्रयवा दृष्टि (=दर्शन) या विचारके सवधमें परस्पर विरोधी वाद (=वाग्युड़) विवाद है।
  - (d) श्रपवाद---निन्दा।
- (e) श्रनुवाद-धर्मके वारेमे उठे सन्देहोके दूर करनेके लिए जो वात की जाये।
- (f) **अववाद**—तत्त्वज्ञान करानेके लिए किया गया वाद। इनमे विवाद ग्रीर ग्रपवाद त्याज्य है, ग्रीर ग्रनुवाद तथा ग्रववाद सेवनीय।
  - (ख) वाद-श्रधिकर्ण-वादके उपयुक्त अधिकरण या स्थान हो

<sup>&#</sup>x27;'कामेयु तद्यथा नट-नर्तक-लासक-हासकाचुपसंहितेषु वा वैरय जनोपसंहितेषु वा पुन. सदर्शनाय वा उपभोगाय वा विगृहीतानां . नानावादः । . वृष्टेर्वा पुन. श्रारभ्य तद्यथा सत्कायवृष्टि, उच्छेदवृष्टि, विषम हेतुवृष्टि, शाज्यतवृष्टि, वार्षगण्यवृष्टि, मिण्यावृष्टि-मिति वा नानादादः।''

है, राजा या योग्यकुलकी परिषद् ग्रीर धर्म-ग्रर्थमे निपुण ब्राह्मणों या श्रमणोकी सभा।

- ्र (ग) वाद-अधिष्ठान—वादके अधिष्ठान (=मुख्य विषय) है दो प्रकारके साध्य और साध्यको सिद्ध करनेके लिए उपयुक्त होनेवाले आठ प्रकारके साध्य । इसमे साध्यके सत्-असत्के स्वभाव (=स्वरूप) तथा नित्य-अनित्य, भौतिक-अभौतिक आदि विशेषको लेकर साध्यके स्वभाव और विशेष ये दो भेद होते हैं।
- (श्राठ साधन)—साध्य वस्तुके सिद्ध करनेवाले साधन निम्न ग्राठ प्रकारके हैं—
- (2) प्रतिज्ञा—स्वभाव या विशेषवाले दोनो प्रकारके साध्योको लेकर (वादी-प्रतिवादीका) जो ग्रपने पक्षका परिग्रह (=ग्रहण) है। वही प्रतिज्ञा है। यह पक्ष-परिग्रह शास्त्र (-मत)की स्वीकृतिसे हो सकता है या ग्रपनी प्रतिभासे, या दूसरेके तिरस्कारसे या दूसरेके शास्त्रीय मत (=ग्रनुश्रव)से, या तत्त्व-साक्षात्कारसे, या ग्रपने पक्षकी स्थापनासे, या पर-पक्षके दूषणसे, या दूसरेके पराजयसे, या दूसरेपर ग्रनुकंपासे भी हो सकता है।
- (b) हेतु—उसी प्रतिज्ञावाली वातकी सिद्धिके लिए सारूप्य (=सादृश्य) या वैरूप्य उदाहरणकी सहायतामे, ग्रथवा प्रत्यक्ष, ग्रनु-मान या ग्राप्त-ग्रागम (=शव्दप्रमाण, ग्रथ-प्रमाण)से युक्तिका कहना हेतु है।
- (c) उदाहरण—उसी प्रतिज्ञावाली वातकी सिद्धिके लिए हेतुपर ग्राश्रित दुनियामे उचित प्रसिद्ध वस्तुको लेकर वान करना उदाहरण है।
- (d) सारूप्य—िकसी चीजका किसीके साथ सादृश्य सारूप्य कहा जाता है। यह पाँच प्रकारका होता है।—(१) वर्तमान या पूर्वमे देखे हेतुमे चिह्नको लेकर एक दूसरेका सादृश्य लिंग-सादृश्य है; (२) परस्पर स्वरूप (=लक्षण) सादृश्य स्वभाव-सादृश्य कहा जाता है; (३) परस्पर किया-सादृश्यको कर्म-सादृश्य कहते है; (४) वर्मता (=गुण)

सादृश्य धर्म-सादृश्य कहा जाता है, जैसे त्रनित्यमे हु व-वर्मताका सादृत्य दु खमे नैरात्म्यवर्मताका, निरात्मकोमे जन्म-वर्मताका इत्यादि, (५) हेतुफल-सादृश्य परस्पर कार्य-कारण वननेका मादृष्य है।

- (e) वैस्त्य--किसी वस्तुका किमी वस्तुके माय ग्र-सवृद्य होना वैरूप्य है। यह भी लिग-, स्वभाव-, कर्म-, धर्म-, ग्रीर हेतुफल-वैसा-दृश्योंके तौरपर पाँच प्रकारका होना है।
- (f) प्रत्यच्च—प्रत्यक्ष उसे कहते हैं, जो कि ग्र-परोक्ष (== इन्द्रियमें परेका नहीं) ग्रनभ्यूहितग्रनभ्यृद्ध ग्रीर ग्र-भ्रान्त है। यहां जो वन्पना नहीं, सिर्फ (इन्द्रियके) ग्रहण मात्रसे सिद्ध है, ग्रीर जो वन्तु (== विषय) पर ग्रावारित हैं, उसे ग्रनभ्यूहित-ग्रनभ्यूद्ध कहते हैं। ग्रभ्रान्त उसे कहते हैं, जो कि पाँच भ्रान्तियोसे मुक्त है। यह पाँच भ्रान्तियाँ हैं—
- (1) संज्ञा भ्रान्ति—जैसे मृगतृष्णावाली (मरु)-मरीचिकामे पानी की सज्ञा (=ज्ञान)।
- (ii) संख्या-भ्रान्ति--जैसे घुन्धवालेका एक चन्ट्रमे टो चन्द्रको देखना।
- (iii) संस्थान-भ्रान्ति—जैसे वनेठी (=ग्रलात)में (प्रकात-) चक्रकी भ्रान्ति सस्थान(=ग्राकार)-मध्धी भ्रान्ति है।
- (1v) वर्श-भ्रान्ति—जैसे कामला रोगवाले ग्रादमीको न-पीनी पीजे भी पीली दिखलाई पटती है।
- (v) कम-भ्रान्ति—जैसे कडी मृट्ठी वांधकर दौडनेवालेको वृक्ष पीछे चले त्राते दीख पडते हैं।

<sup>&#</sup>x27; "प्रत्यक्ष कल्पनापोढनभ्रान्त"—धर्मकीर्त्ति, पृ० ७६५ (प्रसंगानुज वसुबन्युके क्षिज्य दिग्नागका भी यही मत)।

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> "यो ग्रह्णमात्रत्रसिद्धोपलब्ध्याश्रयो विषयः पश्च विषयप्रतिष्ठोप-लब्ध्याश्रयो प्रिषयः ।" यो० भू०

चित्त-भ्रान्ति—उक्त पाँचो भ्रान्तियोसे भ्रमपूर्ण विपयमे चित्तकी रित चित्त-भ्रान्ति है।

दृष्टि-भ्रान्ति—उक्त पाँचो भ्रान्तियोसे भ्रमपूर्ण विषयमें जो रुचि, स्थिति, मगल मानना, श्रामित है, उसे दृष्टिभ्रान्ति कहते है।

प्रत्यच्च चार प्रकारका होता है—ह्पी (=भीतिक), इन्द्रिय-प्रत्यक्ष, मन-अनुभव-प्रत्यक्ष, लोक-प्रत्यक्ष श्रीर शुद्ध-प्रत्यक्ष। इन्द्रिय-प्रत्यक्ष श्रीर मन-अनुभव प्रत्यक्षका ही नाम लोक-प्रत्यक्ष है, यह श्रमण खुद मानते हैं। इस प्रकार प्रत्यक्ष तीन ही है, जिन्हे धर्मकीर्त्ता (दिग्नाग, श्रीर शायद उनके गुरु वसुवन्धु भी) इन्द्रिय-प्रत्यक्ष, मानस-प्रत्यक्ष श्रीर योगि-प्रत्यक्ष कहते हैं। हाँ वह लोक-प्रत्यक्षकी जगह स्वसवेदन-प्रत्यक्षसे चारकी सख्या पूरी कर देते हैं, इस तरह प्रत्यक्षके श्रपरोक्ष, कल्पना-रिहत (=कल्पनापोढ) श्रभान्त इस प्रत्यक्ष-लक्षण श्रीर इन्द्रिय-, मानस-, योगि-प्रत्यक्ष इन तीन भेदोकी परम्पराको हम बौद्धन्यायके सबसे पीछेके ग्रथकारो ज्ञानश्री श्रादिसे लेकर श्रमण तक पाते हैं। श्रमणसे पौने दो श्रताब्दी पहिले नागार्जुनसे श्रीर नागार्जुनसे श्रताब्दी पहिले श्रश्वघोष तक उसे जोडनेका हमारे पास साधन नहीं हैं।

(g) अनुमान—ऊहा (=तर्क)से अभ्यूहित (=तर्कित) और तर्कणीय जिसका विषय है वह अनुमान है। इसके पाँच भेद होते हैं—(१) लिंग से किया गया अनुमान, जैसे ध्वजसे रथका अनुमान, धूमसे अग्नि, राजासे राष्ट्र, पितसे स्त्री, कक्द (=उड्ढा)-सीगसे वैलका अनुमान, (२) स्वभाव-से अनुमान यह एक देश (=अश)से सारेका अनुमान है, जैसे एक चावलके पकनेसे सारी हाँडीके पकनेका अनुमान, (३) कर्मसे अनुमान, जैसे हिलने, अग-चालनसे पुरुषका अनुमान, पैरकी चालसे हाथी, शरीरकी गितसे साँप, हिनहिनानेसे घोडे, होकडनेसे साँडका अनुमान, देखनेसे आँख, सुननेसे

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> शुद्ध-प्रत्यक्ष योगि-प्रत्यक्ष ही है "यो लोकोत्तरस्य ज्ञानस्य विषयः ।" <sup>२</sup> "तदुभयमेकघ्यमभिसंक्षिप्य लोक-प्रत्यक्षमित्युच्यते ।" यो० / भू०

कान, सूँघनेसे घ्राण, चखनेसे जिह्ना, छूनेमे त्वक्, जाननेसे मनका ग्रन्मान, पानीमं देखनेकी रुकावटसे पृथिवी, चिकने हरे होनेसे जल, दाह-भम्म देखनेसे ग्राग, वनस्पतिके हिलनेसे हवा। (४) धर्म (=गुण)से ग्रन्मान, जैसा ग्रनित्य होनेसे दु ख होनेका ग्रनुमान, दु स होनेसे धन्य ग्रीर ग्रना-त्मक होनेका ग्रनुमान। (५) कार्य-कारण(=हेतु-फल)से ग्रनुमान, ग्रयांत् कार्यसे कारणका ग्रनुमान तथा कारणसे कार्यका ग्रनुमान, जैसे राजाकी सेवासे महाऐदवर्य (=महाभिसार)के लाभका ग्रनुमान, महाऐदवर्यके लाभसे राज-सेवाका ग्रनुमान, वहुत भोजनसे तृष्ति, तृष्तिसे वहुत भोजन, विषम भोजनसे व्याधि, व्याधिसे विषम भोजनका ग्रनुमान।

धर्मकीर्त्तिने तादात्म्य श्रीर तदुत्पत्तिसे श्रनुमानके जिन भेदोको वत-लाया है, वे श्रसंगके इन भेदोमे भी मीजूद है।

- (h) आप्तागम-यही गव्द प्रमाण है।
- (घ) वाद-स्रलंकार—वादमे भूषण रूप है वक्ताकी निम्न पांच योग्यताए—(१) स्व-पर-समयज्ञता—ग्रपने श्रीर पराये मतोकी ग्रभि-ज्ञता। (२) वाक्कर्म-संपन्नता—वोलनेमे निपुणता जोकि ग्रग्राम्य, नघु (= सुवोध), श्रोजस्वी, सबद्ध (= परस्पर श्र-विरोधी ग्रीर श्रविथिल) श्रीर सु-ग्रथं शब्दोके प्रयोगको कहते हैं। (३) वैश्वारद्य—सभामे ग्रदीनता, निर्भीकता न-पीला मुख होने, गद्गद स्वर न होने, ग्रदीन वचन होनेगो कहते हैं। (४) स्थैर्य—काल लेकर जल्दी किये विना वोलना। (५) दाक्षिण्य—मित्रकी भाँति पर-चित्तके ग्रनुकूल वात करनेका ढग।
- (ङ) वाद-निग्रह—वादमे पकटा जाना, जिससे कि वादी पराजित हो जाता है। ये तीन है—कथा-त्याग, कथा-माद (= इवर-उघरकी वाते करने लगना) ग्रीर कथा-दोप। वेठीक वोलना, प्र-परिमित वोलना, श्रनर्थवाली वात वोलना, वेसमय वोलना, श्र-स्थिर, श्र-दीप्त ग्रीर प्र-सवद्व वोलना ये कथा-दोप है।
  - (च) वाद-नि:सर्ग्।—गुण-दोष, कीशत्य (=निष्णता) श्रीर सभाकी परीक्षा करके वादको न करना वाद-नि मरण है।

(স্ত) वादेवहुकर वातें—ये है वादकी ূउपयोगी वार्ते स्व-पर-मत-ग्रभिज्ञता, वैशारद्य ग्रीर प्रतिभान्विता।

## ( ५ ) परमत-खंडन

ग्रसंगर्ने "योगाचार-भूमि"में सोलह पर-वादो (=दूसरोके मतो)को देकर उनका खडन किया है। ये पर-वाद है—

(क) हेतु-फल-सद्घाद —हेतु (—कारण)मे फल (—कार्य) सदा मौजूद रहता है, जैसा कि वार्वगण्य (साख्य) मानते हैं। वे ग्रपने इस सद्घाद (पीछे यही सत्कार्यवाद)को ग्रागम (—ग्रथ)पर ग्राघारित तथा युक्ति-सम्मत मानते हैं। वे कहते हैं, जो फल (—कार्य) जिससे उत्पन्न होता वह उसका हेतु (—कार्ण) होता है; इसीलिए ग्रादमी जिस फलको चाहता है, वह उसीके हेतुका उपयोग करता है, दूसरेका नही। यदि ऐसा न होता तो जिस किसी वस्तु (तेलके लिए तिल नही रेत ग्रादि किसी भी चीज)का भी उपयोग करता।

खंडन—मगर उनका यह वाद गलत है। श्राप हेतु (=कारण) को फल (=कार्य)-स्वरूप मानते हैं या भिन्न स्वरूप ? यदि हेतु फल-स्वरूप ही है, श्रर्थात् दोनो श्रभिन्न है, तो हेतु श्रीर फल, हेतुसे फल यह कहना गलत है। यदि भिन्न स्वरूप है, तो सवाल होगा—वह भिन्न स्वरूप उत्पन्न हुश्रा है या अनुत्पन्न ? उत्पन्न माननेपर, 'हेतुमे फल हैं' कहना ठीक नही। यदि उत्पन्न मानते हैं, तो जो अनुत्पन्न हैं, वह हेतुमें "हैं" कैसे कहा जायेगा ? इसलिए हेतुमें फलका सद्भाव नहीं होता, हेतुके होनेपर फल उत्पन्न होता है। श्रतएव "नित्य काल सनातनसे हेतुमे फल विद्यमान हैं" यह कहना ठीक नहीं है। यह वाद श्रयोग-विहित (=युक्तिरहित) है।

(ख) श्रमिट्यक्तिवाद्—ग्रमिट्यक्ति या ग्रमिट्यजनावादके श्रनु-सार पदार्थ उत्पन्न नही होते, विलक ग्रमिट्यक्त (=प्रकाशित) होते है। हेतु-फल-सद्वादके माननेवाले साख्यो श्रीर शब्द-लक्षणवादी वैयाकरणोका यही मत है। हेतु-फल-सद्वादके श्रनुसार फल (==कार्य) यदि पहिलेहींमें मौजूद है, तो प्रयत्न करनेकी क्या जरूरत े श्रभिव्यक्तिके लिए प्रयत्न करना पडता है।

खंडन—क्या भ्राप भ्रनिभव्यिक्तिमे भ्रावरण करनेवाले कारणके होने-को मानते हैं या न होनेको ? "भ्रावरण-कारणके न होनेपर" यह कह नहीं सकते। "होनेपर" भी नहीं कह सकते, क्योंकि जब बढ़ हेनुको नहीं ढाँक सकता, जो कि सदा फल-सयुक्त हैं, तो फलको कैंसे ढाँक सकता है ? हेनु-फल-सद्वाद वस्तुत गलत हैं, वस्तुश्रोके श्रिभव्यक्त न होनेके छ कारण हैं—(१) दूर होनेसे, (२) चार प्रकारके श्रावरणोसे ढेंके होनेमे, (३) सूक्ष्म होनेसे, (४) चित्तके विक्षेपसे, (५) इन्द्रियके उपघातमे, (६) इन्द्रिय-सवधी ज्ञानोके न पानेसे।

जिस तरह साख्योका हेतु-फल-ग्रिमव्यक्तिवाद गलत है, वैसे ही वैया-करणो (ग्रीर मीमासकोका भी) शब्द-ग्रिमव्यक्तिवाद भी गलत है। "शब्द नित्य है" यह युक्तिहीन वाद है।

(ग) भूत-भविष्यके द्रव्योंका सद्वाद—यह बाद्ध सर्वास्तिवादि-योका मत है, श्रव्वघोष (५० ई०) से श्रसगके वक्त तक गधार (श्रसगकी जन्मभूमि) सर्वास्तिवादियोका गढ चला ग्राया था। श्रसगके श्रनुज वसुवन्धुका महान् ग्रथ श्रमिधर्मकोश तथा उसपर स्वरचित-भाष्य सर्वास्ति-वाद (चन्नभाषिक) के ही ग्रथ है। लेकिन श्रव गधार तथा सारे भारति इन प्राचीन (चस्यिवर) बौद्ध सप्रदायोका लोप होनेवाला था श्रीर उनका स्थान महायान लेने जा रहा था। सर्वास्तिवादी कहते "श्रतीत (चभून) है, श्रनागत (चभविष्य) है, दोनो उसी तरह लक्षण-सपन्न है जैमे कि वर्तमान द्रव्य।"

<sup>&#</sup>x27; ईश्वरकृष्णंने भी सांख्य-कारिकामें इन हेतुग्रोको गिनाया है । ईश्वर-कृष्णका दूसरा नाम विध्यवासी भी था, ग्रोर उनको प्रतिद्वद्विता ग्रसगानुज वसुबन्युसे थी, यह हमें चीनी लेखोसे मालूम है ।

ग्रिष्याय ५

खंडन—ग्रसग इसका खडन करते हुए कहते है—इन (ग्रतीत-ग्रनागत) काल-सबधी वस्तुग्रो (=धर्मों)को नित्य मानते हो या ग्रनित्य ? यदि नित्य मानते हो, तो त्रिकाल-सबद्ध नहीं बल्कि कालातीत होगे। यदि ग्रनित्य लक्षण (=स्वरूप) मानते हो, तो "तीनो कालोमे वैसा ही विद्यमान है" यह कहना ठीक नहीं।

(घ) श्रात्मवाद्—ग्रात्मा, सत्त्व, जीव, पोष या पुद्गल नामघारी एक स्थिर सत्य तत्त्वको मानना ग्रात्मवाद है, (उपनिषदका यह प्रधान मत है)। ग्रसंग इसका खडन करते है—जो देखता है वह ग्रात्मा है यह भी युक्ति-युक्त नही। ग्रात्माकी घारणा न प्रत्यक्ष पदार्थमे होती है, न ग्रानुमान-गम्य पदार्थमे ही। यदि चेष्टा (=शरीर-क्रिया)को बुद्धि-हेतुक माने, तो 'ग्रात्मा चेष्टा करता है' यह कहना ठीक नही। नित्य ग्रात्मा चेष्टा कर नही सकता। नित्य ग्रात्मा सुख-दु खसे भी लिप्त नहीं हो सकता।

वस्तुत. धर्मों (=सांसारिक वस्तु-घटनाम्रो)मे म्रात्मा एक कल्पना मात्र है। सारे "धर्मे" श्रनित्य, श्रध्नुव, श्रन्-श्राश्वासिक, विकारी, जन्म-जरा-व्याधिवाले हैं, दुख मात्र उनका स्वरूप हैं। इसीलिए भगवान्ने कहा—"भिक्षुग्रो! ये धर्म (=वस्तुएँ) ही म्रात्मा है। भिक्षु। यह तेरा म्रात्मा ग्र-ध्रुव, भ्रन्-श्राश्वासिक, विपरिणामी (=विकारी) है।" यह सत्त्वकी कल्पना सस्कारो (=कृत वस्तुग्रो, घटनाम्रो)में ही समभनी चाहिए, दुनियामे व्यवहारकी म्रासानी के लिए ऐसा किया जाता है। वस्तुत. सत्त्व या म्रात्मा नामकी वस्तु कोई नहीं है। म्रात्मवाद युक्तिहीन वाद है।

(ङ) शाश्वतवाद् — आत्मा और लोकको शाश्वत, अकृत, अकृत-कृत, अनिर्मित, अनिर्माणकृत, अवध्य, कूटस्थायी मानना शाश्वतवाद है। कितने ही (यूनानी दार्शनिकोको) परमाणु नित्यताको माननेवाले भी शाश्वतवादी होते हैं। परमाणु नित्यवादके वारेमे आगे कहेंगे।

<sup>&#</sup>x27; "सुख-संव्यवहारार्थम् ।" प्रक्रुघ कात्यायन, पृष्ठ / ५६२

(च) पूर्वकृतहेतुवाद '—जो कुछ ग्रादमीको भोग भोगना पड रहा है, वह सभी पूर्वके किये कर्मोके कारण है, इसे कहते हैं पूर्वकृत-हेतुवाद यह जैनोका मत है। दुनियामें ठीकसे काम करनेवालोको दु ख पाते, भूठे काम करनेवालोको हम सुख पाते देखते हैं। यदि पुरुप-प्रयत्नके ग्राधीन होता. तो ऐसा न होता। इसलिए यह सब पूर्वकृतहेतुक, पुरिविलेका फल् है।

श्रसग इस वातसे विल्कुल इन्कार नहीं करते, हाँ, वह साय ही पुरुपके श्राजके प्रयत्नको भी फलदायक मानते हैं।

(छ) ईश्वरादिकतृत्ववाद—इसके अनुसार पुरुष जो कुछ भी सवेदना (=अनुभव) करता है, वह सभी ईश्वरके करनेके कारण होता है। मनुष्य शुभ करना चाहता है, पाप कर बैठता है, स्वर्गलोक जानेकी कामना करता है, नरकमे चला जाता है, सुख भोगनेकी इच्छा रुपते दु ख ही भोगता है। चूँकि ऐसा देखा जाता है, इससे जान पड़ता है कि भावोका कोई कत्ती, ख्रष्टा, निर्माता, पितासा ईश्वर है।

खंडन—ईश्वरमे जगत् वनानेकी गिक्त (जीवोके) कर्मके कारण है, या विना कारण ही? कर्मके कारण (इत्) होनेसे महेतुक है ही, फिर ईश्वरका क्या काम? यदि कर्मके कारण नही, ग्रतएव ग्रहेनुक है, तव भी ठीक नही। फिर सवाल होगा—(सृष्टिकर्त्ता) ईश्वर जगत्के ग्रन्तर्भूत है या नहीं? यदि ग्रन्तर्भृत है, तो जगत्से समानधर्मा हो वह जगत् सृजता है, यह ठीक नहीं है; यदि ग्रन्तर्भूत नहीं है, तो (जगत्मे) मुक्त (या दूर) जगत् सृजता है, यह भी ठीक नहीं। फिर प्रश्न है—वह जगत्को सप्रयोजन सृजता है या निष्प्रयोजन ? यदि सप्रयोजन तो उस प्रयोजनके प्रति ग्रनीश्वर (व्वेवस) है फिर जगदीश्वर कैसे? यदि निष्प्रयोजन सृजता है, तो यह भी ठीक नहीं (यह तो मूर्य चेष्टित होगा)। इसी तरह, यदि ईश्वरहेनुक सृष्टि होती है, तो जब ईश्वर है तव सृष्टि, जब

<sup>&#</sup>x27;महावीर, पृष्ठ ४९६

मृष्टि है तब ईश्वर श्रौर यह ठीक नहीं, (क्योंकि दोनो तब श्रनादि होगे)। ईश्वर-इच्छाके कारण सृष्टि है, इसमें भी वहीं दोष है। इस प्रकार सामर्थ्य, जगत्में श्रन्तर्भूत-श्रनन्तर्भूत, होने, सप्रयोजन-निष्प्रयोजन, श्रौर हेतु होनेकी बात लेकर विचार करनेसे पता लगा कि सृष्टिकर्त्ता ईश्वर मानना विल्कुल श्रयुक्त है।

(ज) हिसाधर्मवाद—जो यज्ञमें मत्रविधिके अनुसार हिंसा /= प्राणातिपात) करता है, हवन करता है या जो हवन होता है (पशु), और जो इसमें सहायक होता है, सभी स्वगं जाते हैं—यह याज्ञिको (और मीमासको)का मत हिंसाधर्मवाद है। कलियुगके आनेपर ब्राह्मणोने पुराने ब्राह्मण-धर्मको छोड मास खानेकी इच्छासे इस (हिंसाधर्म)का विधान किया।

हेतु, दृष्टान्त, व्यभिचार, फलशक्तिके श्रभाव, मत्रप्रणेताके सवधसे विचार करनेपर यह वाद श्रयुक्त ठहरता है।

- (भ) श्रन्तानन्तिकवाद—लोक श्रन्तवान्, लोक श्रनन्तवान् है, इस वादको श्रन्तानन्तिकवाद कहते हैं। वृद्धके उपदेशो भे भी इस वादका जिक श्राया है।
- (व) श्रमराविचेपवाद—यह वाद भी वुद्ध-वचनोमे मिलता है, श्रीर पहिले इसके वारेमें कहा जा चुका है।
- (ट) श्रहेतुकवाद—श्रात्मा श्रीर लोक श्रहेतुक (=विना हेतुके) ही है, यह श्रहेतुकवाद है, यह भी पीछे श्रो चुका है। श्रभावके श्रनुस्मरण, श्रात्माके श्रनुस्मरण, बाह्य-श्राभ्यन्तर जगत्मे निहेंतुक वैचित्र्यपर विचार करनेसे यह वाद श्रयुक्त जान पडता है।
- (ठ) उच्छेदवाद् -- आत्मा रूपी, स्थूल चार महाभूतोसे बना है, वह रोग-, गड-, शल्य-सहित है। मरनेके वाद वह उच्छित्र हो जाता है,

१ देखो दीघनिकाय १।१

रदेलो दर्शन०, पृष्ठ ४६३

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> देखो दर्शन०, पृष्ठ ४८६

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> देखो दर्शन०, पृष्ठ ४८७-८

नप्ट हो जाता है, फिर नहीं रहता। जिस तरह टूटे कपाल (वर्त्तनके टुकरे) जुडने लायक नहीं होते, जिस तरह टूटा पत्थर ग्रप्रतिमन्चिक होता है, वैसे ही यहाँ (ग्रात्माके वारेमे) भी समभना चाहिए।

खंडन —यदि श्रात्मा (पाँच) स्कन्ब है, तो स्कन्ब (स्वरूपमे नागमान होते भी) परपरासे चलते रहते है, वैसे ही श्रात्माको भी मानना चाहिए। रूपी, श्रीदारिक, चातुर्महाभूतिक, सराग, सगड, सगल्य श्रान्मा होता, तो देवलोकोसे वह इससे भिन्न रूपमें कैसे दीख पडता है?

उच्छेदवाद भ्रयात् भीतिकवादके विरुद्ध वस इतनी ही युक्ति दे श्रसगने मीन धारण किया है।

- (ड) नास्तिकवाद—दान-यज्ञ कुछ नहीं, यह लोक परलोक कुछ नहीं, सुकृत दुष्कृतका फल नहीं होता—यह नास्तिकवाद, पहिले भी ग्रा चुका है।
- (ढ) श्रिश्रवादः—म्नाह्मण ही श्रम्म (=उच्च श्रेष्ठ) वर्ण है, दूसरे वर्ण हीन है, ब्राह्मण शुक्ल वर्ण है, दूसरे वर्ण कृष्ण है, ब्राह्मण गृद्ध होते है, श्रब्नाह्मण नहीं, ब्राह्मण ब्रह्माके श्रीरस पुत्र मुखसे उत्पन्न ब्रह्मज, ब्रह्म-निर्गत, ब्रह्म-पार्पद है, जैसे कि कलियुगवाले ये ब्राह्मण।

खंडन—माह्मण भी दूसरे वर्णों की भांति प्रत्यक्ष मातृ-योनिसे उत्पन्न हुए देखे जाते हैं, (फिर ब्रह्माका श्रीरस पुत्र कहना ठीक नहीं), श्रत "ग्राह्मण श्रग्रवर्ण हैं" कहना ठीक नहीं। क्या योनिसे उत्पन्न होने के ही कारण न्नाह्मणको श्रग्र मानते हो, या उसमें विद्या श्रीर सदाचारकी भी जरूरत समभते हो यदि योनिसे ही मानते हो, तो यज्ञमे श्रुत-प्रचान, शील-प्रधान ब्राह्मणके लेनेकी वात क्यो करते हो यदि श्रुत (=विद्या) श्रीर शील (=सदाचार)को मानते हो, तो 'ब्राह्मण श्रग्र वर्ण हैं' कहना ठीक नहीं।

(ग्) शुद्धिवाद—जो सुन्दरिका नदीमे नहाता है, उसके मारे पाप धुल जाते है, इसी तरह वाहुदा, गया, सरस्वती, गगामें नहानेसे पाप

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> देखो दर्शनदिग्दर्शन, पृष्ठ ४८७

खूटता है। कोई उदक स्नान मात्रसे शुद्धि मानते है। कोई कुक्कुर व्रत (=कुक्कुरकी तरह हाथ विना लगाये मुँहसे खाना, वैसे ही हाथ पैर करके वैठना-चलना थ्रादि), गोव्रत, तैलमिस-व्रत, नग्न-व्रत, भस्म-व्रत, काण्ठ-व्रत, विष्ठा-व्रत जैसे व्रतोसे शुद्धि मानते है; इसे शुद्धिवाद कहते है।

् खंडन--शुद्धि श्राध्यात्मिक वात है, फिर वह तीर्थ-स्नानसे कैसे हो सकती है ?

(त) कौतुकसंगलवाद—सूर्य-ग्रहण, चन्द्र-ग्रहण, ग्रहो-नक्षत्रोकी विशेष स्थितिसे ग्रादमीके मनोरथोकी सिद्धि या ग्रसिद्धि होती है। इस-लिए ऐसा विश्वास रखनेवाले (=कौतुकमगलवादी) लोग सूर्य ग्रादिकी पूजा करते हैं, होम, जप, तर्पण, कुम्भ, वेल (=विल्व), शख ग्रादि चढ़ाते हैं, जैसा कि जोतिसी (=गाणितिक) करते हैं।

खंडन-श्राप सूर्य-चन्द्र-ग्रहण ग्रादिके कारण पुरुषकी सम्पत्ति-विपत्तिको मानते हैं या उसके ग्रपने शुभ-ग्रशुभ कमंसे ? यदि ग्रहण ग्रादिसे तो शुभ-ग्रशुभ कमं फजूल, यदि शुभ-ग्रशुभ कमंसे तो ग्रहणसे कहना ठीक नही।

#### ४-ग्रन्य विचार

श्रसंगने स्कध, द्रव्य, परमाणुके वारेमे भी श्रपने विचार प्रकट किए है।

#### (१) स्कंघ---

(क) रूप-स्कंध या द्रव्य—रूप-समुदाय (=रूपस्कंघ)में चौदह द्रव्य है—पृथिवी-जल-ग्रग्नि-वायु चार महाभूत, रूप-गव्द-गन्ध-रस-स्प्रप्टव्य पाँच इन्द्रिय-विषय ग्रौर चक्षु-श्रोत-घ्राण-जिह्वा-काय (=त्वक्) पाँच इन्द्रियाँ।

ये द्रव्य कही-कही अकेले मिलते हैं, जैसे हीरा-शख-शिला-मूँगा आदिमें

श्रकेला पृथिवी-द्रव्य, चग्मा-सार-तडाग-नदी-प्रपात श्रादिमें मिर्फ श्रकेला जल, दीपक-उल्का श्रादिमें श्रकेला श्राग्न, पुरवा-पछ्वां श्रादिमें श्रकेला वायु। कही दो-दो द्रव्य इकट्ठा मिलते हैं, जैसे वर्फ-पत्ता-फल-फूल श्रादिमें श्रीर मिण श्रादिमें भी। कही-कही वृद्यादिके तप्त होनेपर तीन भी। श्रीर कही-कही चार भी, जैसे गरीरके भीतरके केगमे लेकर मल-मूत तकमें। खक्खट (= खटखट) होना पृथिवीका सूचक हैं, वहना जलका, अपरकी श्रोर जलना श्राग्नका श्रीर अपरकी श्रोर जाना वायुका। जहां जो-जो मिले, वहां उस महाभूतको मानना चाहिए। मभी रूप-ममुदायमें सारे महाभूत रहते हैं, इसीलिए तो मूखे काठ (= पृथिवी)को मथनेमें श्राग पैदा होती है, श्रतिसतप्त लोहा-रूपा-सुवर्ण पिघल जाते हैं।

- (ख) वेदना अनुभव करनेको कहते हैं।
- (ग) संज्ञा--मजा सजानन, जाननेको कहते है।
- (घ) संस्कार--चित्तमे संस्कारको कहते है।
- (ड) विज्ञान--विज्ञानके वारेमे पहिले कहा जा चुका है।
- (२) परमागु—वीजकी भाँति परमाणु सारे रूपी स्यूल द्रव्योका निर्माण करते हैं, वह सूक्ष्म श्रीर नित्य होते हैं। श्रसग ऐसे परमाणुत्रोकी सत्ताका खडन करते हैं।—

परमाणुके सचयसे रूपसमुदाय नहीं तैयार हो सकता वयोकि पर-माणुके परिमाण, अन्त, परिच्छेदका ज्ञान बुद्धि (=कन्पना) पर निर्भर है, (प्रत्यक्षपर नहीं)। परमाणु अवयव-रहित है, फिर वह सावयव द्रव्योका निर्माण कैंगे कर सकता है? परमाणु अवयव-महित है, यह नहीं कह सकते, क्योंकि परमाणु ही अवयव है, और अवयव द्रव्यका होना है, परमाणुका नहीं।

परमाणु नित्य है, यह कहना ठीक नहीं क्योंकि इस नित्यताको परीक्षा करके किसीने सिद्ध नहीं किया। सूक्ष्म होनेसे परमाणु नित्य है, यह नी कहना ठीक नहीं, क्योंकि सूक्ष्म होनेसे तो वह ग्रिधक दुर्वेन (गनएव भगुर) होगा।

## २. दिग्नाग (४२५ ई०)

वसुवधुकी तरह दिग्नागको भी छोड़कर आगे वढना नहीं चाहिए, यह में मानता हूँ, किंतु में वर्मकीर्त्तिके दर्शनके वारेमें उनके प्रमाणवार्त्तिकके आधारपर सविस्तर लिखने जा रहा हूँ। प्रमाणवार्त्तिक वस्तुत आचार्य दिग्नागके प्रधान ग्रंथ प्रमाणसमुच्चयकी व्याख्या (वार्त्तिक) है—जिसमे धर्मकीर्त्तिने अपनी मौलिक दृष्टिको कितने ही जगह दिग्नागसे मतभेद रखते हुए भी प्रकट किया—इसलिए दिग्नागपर और लिखनेका मतलव पुनरुक्ति और ग्रथविस्तार होगा। दिग्नागके वारेमें मैंने अन्यत्र लिखा है—

"दिग्नाग (४२५ ई०) व्रमुवन्चुके जिष्य थे, यह तिव्वतकी परंपरासे मालूम होता है। श्रीर तिव्वतमें इस संवंधकी यह परपराए श्राठवी ज्ञताव्दीमें भारतसे गई थी, इसलिए उन्हें भारतीय-परपरा ही कहना चाहिए। यद्यपि चीनी परपरामें दिग्नागके वसुवयुका शिष्य होने का उल्लेख नहीं है, तो भी वहाँ उसके विरुद्ध भी कुछ नहीं पाया जाता। दिग्नागका काल वसुवंधु श्रीर कालिदासके वीचमें हो सकता है, श्रीर इस प्रकार उन्हे ४२५ ई० के श्रासपास माना जा सकता है। न्यायमुखके श्रतिरिक्त दिग्नागका मुख्य ग्रथ प्रमाणसमुच्चय है, जो सिर्फ तिव्वती भाषामें ही मिलता है। उसी भाषामें प्रमाण समुच्चयपर महावैयाकरण काशिकाविवरणपंजिका (=न्यास)के कर्त्ता जिनेन्द्रवृद्ध (७०० ई०)की टीका भी मिलती है।...,

दिग्नागको जन्म तिमल प्रदेशके काञ्ची (=कजीवरम्)के पास
"सिंहवक" नामके गाँवमें एक ब्राह्मण-घरमें हुम्रा था । सयाना होनेपर
वह वात्सीपुत्रीय वौद्धसंप्रदायके एक भिक्षु नागदत्तके सैपकंमे म्रा भिक्षु वने ।
कुछ समय पढ़नेके वाद म्रपने गुरुसे उनका पुद्गल (=म्रात्मा) के वारेमें

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>पुरातत्त्व-निवंघावली, पृष्ठ २१४-१५

<sup>&</sup>lt;sup>र</sup> वात्सीपुत्रीय वौद्धोंके पुराने सम्प्रदायोंमें वह सम्प्रदाय है, जो अना-त्मवादसे साफ इन्कार न करते भी, छिपे तौरसे एक तरहके आत्मवादका समर्थन करना चाहता था।

मतभेद हो गया, जिसके कारण उन्होंने मठको छोड दिया, श्रीर वह उत्तर भारतमे या श्राचार्य वसुवधुके शिष्योमे दाखिल हो गए, श्रीर न्यायनाहन-का विशेषतीरसे श्रध्ययन किया। श्रध्ययनके बाद उन्होंने शास्त्रायों में प्रतिद्वदियोपर विजय (दिग्विजय) पाने श्रीर न्यायके थोडेमे दिनु गभीर श्रथोंके लिखनेमें समय विताया।

दिग्नागके प्रधान ग्रथ प्रमाणसमुच्चयमे परिच्छेदो ग्रीर ब्तोतो (=कारिकाम्रो)की सख्या निम्न प्रकार है—

| परिच्छेद | विषय                  | क्लोक सरया |
|----------|-----------------------|------------|
| ?        | प्रत्यक्ष-परीक्षा     | ሂዳ         |
| ર્       | स्वार्थानुमान-परीक्षा | પૂ 🤉       |
| 3        | परार्थानुमान-परीक्षा  | ५०         |
| 8        | दृप्टान्त-परीक्षा     | २१         |
| ሂ        | ग्रपोह-परीक्षा        | ४२         |
| Ę        | जाति-परीक्षा          | _ ২্ধ      |
| *        |                       | २४७        |

प्रमाण-समुच्चयका मूल सस्कृत श्रभी तक नही मिल सका है, मैने श्रपनी चार तिब्बत-यात्राग्रोमे इस ग्रथके ढूँढनेमे वहुत परिश्रम किया, विन्नु इसमे सफलता नही मिली, किन्तु मुक्ते ग्रव भी श्राशा है, कि वह तिब्यनने किसी मठ, स्तूप या मूर्तिके भीतरसे जरूर कभी मिलेगा।

प्रमाणसमुच्चयके प्रथम श्लोकमे दिग्नागने ग्रथ निखनेका प्रयोजन इस प्रकार लिखा है!——

"जगत्के हितैपी प्रमाणभूत उपदेष्टा . बुढ़को नमस्कार कर, जहाँ-तहाँ फैले हुए श्रपने मतोको यहां एक जगह प्रमाणनिद्धिके निए जमा किया जायेगा।"

<sup>&#</sup>x27; "प्रमाणभूताय जगद्धितैषिणे प्रणम्य शास्त्रे मुगताय तायिने । प्रमाणसिद्धचै स्वमतात् समुच्चयः करिज्यते विप्रमितादिर्हेण्कः ।"

दिग्नागने भ्रपने ग्रथोमें दूसरे द्र्शनो ग्रौर वात्स्यायनके न्यायभाष्यकी तो इतनी तर्कसगत भ्रालोचना की है, कि वात्स्यायनके भाष्यपर पाशुप-ताचार्य उद्योतकर भारद्वाजको सिर्फ उसका उत्तर देनेके लिए न्यायवार्तिक लिखना पडा।

# ३. धर्मकीत्तिं (६०० ई०)

डाक्टर रचेर्वास्कीके शब्दोमे धर्मकीर्त्तिं भारतीय कान्ट थे। धर्मकीर्त्तिकी प्रतिभाका लोहा उनके पुराने प्रतिद्वदी भी मानते थे। उद्योतकर (५५० ई०)के "न्यायवार्त्तिक"को धर्मकीर्त्तिने ग्रपने तर्कशरसे इतना छिन्न-भिन्न कर दिया था, कि वाचस्पति (५४१)ने उसपर टीका करके (धर्मकीर्त्तिके) "तर्कपकमे-मग्न उद्योतकरकी ग्रत्यन्त वूढी गायोके उद्धार करने"का पुण्य प्राप्त करना चाहा। जयन्त भट्ट (१००० ई०)ने धर्मकीर्त्तिके ग्रंथोके कड़े ग्रालोचक होते हुए भी उनके "सुनिपुणवृद्धि" होने, तथा उनके प्रयत्नको "जगदभिभव-धीर" माना। श्राप्तिको ग्रदितीय कवि ग्रीर दार्शिक समक्षनेवाले श्रीहर्ष (११६२ ई०)ने धर्मकीर्त्तिके तर्कपथको "दुरावाध" कहकर उनकी प्रतिभाका समर्थन किया। वस्तुतः धर्म-

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> यदक्षपादः प्रवरो मुनीनां शमाय शास्त्रं जगतो जगाद । कुतर्किकाज्ञाननिवृत्तिहेतुः करिष्यते तस्य मया निवन्घः ॥ —-स्यायवार्त्तिक १।१।१

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> न्यायवार्त्तिक-तात्पर्यटीका १।१।१

<sup>ै</sup> इति सुनिपुगाबुद्धिर्लक्षणं चक्तुकामः पदयुगलमपीदं निर्ममे नानवद्यम् ।

भवतु मतिमहिम्नश्चेष्टितं दृष्टमेतज्जगदिभभवधीरं घीमतो धर्मकीर्तेः।
--त्यायमंजरी, पु० १००

<sup>, &</sup>lt;sup>\*</sup> बुराबाध इव चायं धर्म्मकीर्तेः पन्था इत्यवहितेन भाव्यिमहेति ॥ ——खण्डनखण्डखाद्य १

कीर्त्तिकी प्रतिभाका लोहा तबसे ज्यादा श्राजकी विद्वन्मडली मान सक्ती है, क्योंकि श्राजकी दार्शिनक श्रीर वैज्ञानिक प्रगतिमे उनके मून्यको वह ज्यादा समभ सकते है।

 जीवनी—धर्मकीत्तिंका जन्म चोल (=उत्तर तिमल)प्रान्तके तिख्मली नामक ग्राममें एक ब्राह्मणके घरमे हुन्ना था। उनके पिताका नाम तिन्वती परपरामे कोरनन्द (?) मिलता है, श्रीर किमी-किसीमें यह भी कहा गया है, कि वह कुमारिलमट्टके भाजे थे। यदि यह ठीक है-जिनकी वहुत कम सभावना हैं—तो मामाके तकोंका भाजेने जिस तरह प्रमाण-वार्त्तिकमे खडन करते हुए मार्मिक परिहास किया है, वह उन्हे नजीव हान्य-प्रिय व्यक्तिके रूपमे हमारे सामने ला रखता है। धर्मकीर्त्त वचपनसे ही वटे प्रतिभागाली थे। पहिले उन्होने प्राह्मणोके जास्त्री ग्रीर वेदो-वेदागोता अध्ययन किया । उस समय बौद्धधर्मकी व्वजा भारतके कोने-कोनेमें फहरा रही थी, और नागार्जुन, वसुवधु, दिग्नागका वौद्धदर्गन विरोधियोमे प्रतिष्ठा पा चुका था। धर्मकीत्तिंको उसके वारेमें जाननेका मौका मिला ग्रीर वह उससे इतने प्रभावित हुए कि तिब्बती परपराके अनुसार उन्होंने बौद्ध गृहस्थोके वेपमें वाहर ग्राना जाना शुर किया (?), जिसके कारण ब्राह्मणोने उनका वहिष्कार किया। उस वक्त नालन्दाकी ख्याति भारतने दूर-दूर तक फैली हुई थी। धर्मकीत्तिं नालदा चले श्राये श्रीर श्रपने समयके महान विज्ञानवादी दार्शनिक तथा नालन्दाके नघ-स्थविर (=प्रयान) धर्मपालके शिष्य वन भिक्ष्सघमे मिम्मलित हुए।

धर्मकीर्त्तिकी न्यायदाास्त्रके ग्रध्ययनमे ज्यादा रुचि थी, श्रीर उमे उन्होने दिग्नागकी शिष्य-परपराके श्राचार्य ईश्वरपेनने पढा।

विद्या समाप्त करनेके वाद उन्होने त्रपना जीवन ग्रंथ लिएने गान्त्राणं करने ग्रीर पढनेमे विताया ।

(धर्मकीत्तिंका काल ६०० ई०) - "चीनी पर्यटक उ-विडने पर्म-

भेरी "पुरातत्त्वनिदधादली", पृष्ठ २१५-१७

कीर्त्तिका वर्णन अपने ग्रथमे किया है, इसलिए धर्मकीर्त्त ६७६ ई०से पहिले हुए, (इसमे सदेह नहीं)।.. धर्मकीर्त्ति नालदाके प्रधान आचार्य धर्मपालके शिष्य थे। युन्-च्वेडके समय (६३३ ई०) धर्मपालके शिष्य जीलभद्र नालंदाके प्रधान आचार्य थे, जिनकी आयु उस समय १०६ वर्पकी थी। ऐसी अवस्थामें धर्मपालके शिष्य धर्मकीर्त्ति ६३५ ई०में वच्चे नहीं हो सकते थे।....(धर्मकीर्त्तिके वारेमे) युन्-च्वेडकी चुप्पीका कारण हो सकता है युन्-च्वेडके नालन्दा-निवासके समयसे पूर्वही धर्मकीर्त्तिका देहान्त हो चुका होना हो।...."

यह श्रौर दूसरी वातोपर विचारते हुए धर्मकीर्त्तिका समय ६०० ई० ठीक मालूम होता है।

२. धर्मकीर्त्तके ग्रंथ—धर्मकीर्त्तने ग्रपने ग्रथ सिर्फ प्रमाण-संबद्ध वौद्धदर्शन या वौद्ध प्रमाणशास्त्रपर लिखे हैं। इनकी सख्या नौ है, जिनमें सात मूल ग्रथ श्रीर दो ग्रपने ही ग्रंथोंपर टीकाए है।

|           | ग्रथनाम          | ग्रथपरिमाण (श्लोकोमें) | गद्य या पद्य |
|-----------|------------------|------------------------|--------------|
| ₹.        | प्रमाणवार्त्तिक  | ४४४४ <del>ई</del>      | पद्य         |
| ₹.        | प्रमाणविनिश्चय   | र १३४०                 | गद्य-पद्य    |
| 3.        | न्यायविन्दु      | ં ૭૭૬,                 | गद्य         |
| ٧.        | हेतुविन्दु       | 888                    | गद्य         |
| <b>ų.</b> | सवंघ-परीक्षा     | २६                     | पद्य         |
| ξ.        | वाद-न्याय        | <i>७</i> इड            | गद्य-पद्य    |
| ७.        | सन्तान्तर-सिद्धि | . ७२                   | पद्य         |
|           |                  | <u> ४३१४३</u>          |              |
| a Tra     | <del></del>      |                        |              |

टीकाए—

१. (८) वृत्ति ३५०० गद्य प्रमाणवार्त्तिक १ परि-च्छेदपर । २ (६) वृत्ति , १४७ गद्य सब्वपरीक्षापर गोया वर्मकीर्त्तिने मूल श्रीर टीका मिलाकर (४३१४६ ने ३६४३) ७६६१६ क्लोको के वरावर ग्रथ लिखे हैं। वर्मकीर्त्तिके ग्रथ किनने महत्त्व-पूर्ण समक्ते जाते थे, यह इसीसे पता लगना है कि तिब्बनी भाषामें अनुवादित वौद्ध न्यायके कुल मस्कृत ग्रथोंके १७५००० ब्लोकोमे १३५००० वर्मकीर्त्तिके ग्रथोंकी टीका-श्रमुटीकाग्रोंकि है।

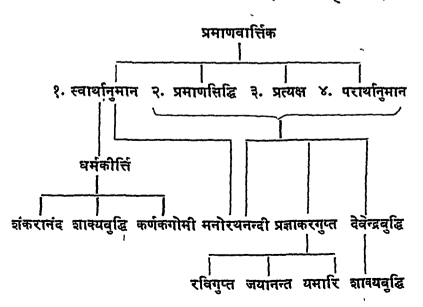
वैटीकाएं इस प्रकार है-

| मूल | र ग्रथ      | टीकाकार वि                     | <b>हम परिच्छेदपर</b> | ग्रंय-परिमाण |
|-----|-------------|--------------------------------|----------------------|--------------|
| ₹.  | प्रमाण-     | १. देवेन्द्रबुद्धि (पजिका)     | ि २-४                | =,७४=        |
|     | वार्त्तिक   | २. शाक्यबुद्धि (पंजिका-टी      | का)T २-४             | ३४०,०४६      |
|     |             | ३. प्रज्ञाकरगुप्त (भाष्य)      | 3-y                  | १६,२७६       |
|     |             | ४. जयानन्त (भाष्यटीका)         | Y-7                  | १=,१४=       |
|     |             | ५. यमारि (भाष्यदीका)           | ľ २-४                | २६,४५२       |
|     |             | ६. रविगुप्त (भाष्यटीका         | Y-8                  | ७,५५२        |
|     |             | ७. मनोरयनन्दी (वृत्ति)         | <b>}</b>             | E,000        |
|     |             | द्र. धर्मकीर्त्ति (स्ववृत्ति)] | TS 8                 | 3,400        |
|     |             | ६. शकरामद (स्ववृत्ति-टी        | का)T १               | ७,५७=        |
|     |             |                                | (ग्रपूर्ण)           |              |
|     |             | १०. कर्णकगोमी (स्ववृत्ति-स     | ग्रेका)S १           | 80,000       |
|     |             | ११. शाक्ययुद्ध (स्ववृत्तिटी    | का) Т १              | •            |
| ₹.  | प्रमाण-     | १. धर्मोत्तर (टोका) ${f T}$    | <b>ۇ</b> −3          | १२,४६३       |
|     | विनिश्चय    | १. ज्ञानश्री (टीका) ${f T}$    |                      | ३,२७१        |
| ₹.  | न्यायविन्दु | १. विनीतदेव (टीका) T           | 8-3                  | 2,030        |
|     | _           | २. धर्मोत्तर (टीका) TS         | 5-3                  | एए४,९        |
|     |             | ३. दुर्वेकिमश्र (ग्रनु-टीका)   | S 8-3                | • •          |
|     |             | ४. कमलशील (टीका) T             |                      | ئۇڭۇ         |
|     |             |                                |                      |              |

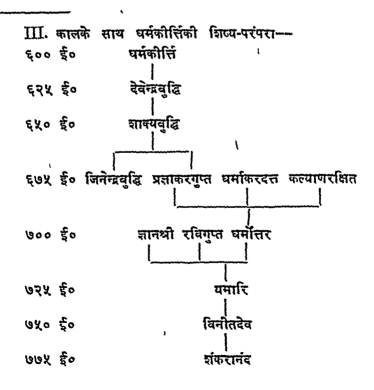
<sup>&#</sup>x27; क्लोकसे ३२ ग्रक्षर समभना चाहिए।

| _  |           |                                 |     |       |
|----|-----------|---------------------------------|-----|-------|
|    |           | ५. जिनमित्र (टीका) ${f T}$      |     | , ३१  |
| ٧. | हेतुविग्द | १. विनीतदेव (टीका) ${f T}$      | १-४ | २,२६= |
|    |           | २. ध्रर्चट (विवरण),TS           | १-४ | १,७६८ |
|    |           | ३. दुर्वेकमिश्र (ग्रनु-टीका)T   | १-४ | 77    |
| ¥. | सर्वध-    | १. धर्मकीर्त्ति (वृत्ति) T      |     | १४७   |
|    | परीक्षा   | प्र. विनीतदेव (टीका) T          |     | ५४८   |
|    |           | ३. शंकरानंद (टीका) ${f T}$      | ,   | ३८४   |
| ξ. | वादन्याय  | १. विनीतदेव $(ar{arepsilon}) T$ |     | ६०६   |
|    |           | २ ज्ञान्तरक्षित (टीका)TS        |     | 2,800 |
| 9. | सन्ताना-  | r                               |     |       |

न्तर-सिद्धि १ विनीतदेव (टीका) T ४७४ I. T तिन्वती भाषानुवाद उपलव्य; S संस्कृत मूल, मौजूद । II. प्रमाणवार्त्तिकके टीकाकारोंका क्रम इस प्रकार है— ,



(प्रमाण्वात्तिक)—यह कह चुके है, कि धर्मकीर्त्तिका प्रमाण-वार्त्तिक दिग्नागके प्रमाणसमुच्चयकी एक स्वतंत्र व्याख्या है। प्रमाणसम् च्चयके छै परिच्छेदोको हम वतला चुके है। प्रमाणवार्त्तिकके चार् परिच्छदोंके विषय प्रमाणसिद्धि, प्रत्यक्ष-स्वार्थानुमान प्रमाण, श्रीर परार्था-नुमान-प्रमाण है; किन्तु श्रामतौरसे पुस्तकोमें यह क्रम पाया जाता है— स्वार्थानुमान, प्रमाणसिद्धि, प्रत्यक्ष श्रीर परार्थानुमान। यह क्रम गलत है यह समक्षनेमें दिक्कत नही होती, जब हम देखते है कि प्रमाणसमुच्चयके जिस भागपर प्रमाणवार्त्तिक लिखा गया है, वह किस क्रमसे है। उनके लिए देखिए, प्रमाणसमुच्चयके भाग श्रीर उसपरके प्रमाण-वार्त्तिकको—



| प्रमाणसमुच्चय        | <sup>`</sup> परिच्छेद | प्रमाणवार्त्तिक | परिच्छेद    |
|----------------------|-----------------------|-----------------|-------------|
|                      |                       |                 | (होना चाहिए |
| मगलाचरण <sup>१</sup> | १११                   | प्रमाणसिद्धि    | (१)         |
| प्रत्यक्ष            | १                     | प्रत्यक्ष       | (੨)         |
| स्वार्थानुमान        | २                     | स्वार्थीनुमान   | (३)         |
| परार्थानुमान         | ş                     | परार्थानुमान    | -('Y')      |

प्रमाणसमुच्चयके वाकी परिच्छेदो—दृष्टान्त<sup>२</sup>-, ग्रपोह<sup>१</sup>-, जाति<sup>\*</sup> (=सामान्य)-परीक्षाग्रो—के वारेंमें ग्रलग परिच्छेदोमे न लिखकर वर्म-कीर्त्तिने उन्हे प्रमाणवार्त्तिकके इन्ही चार परिच्छेदोमे प्रकरणके ग्रनुकूल बाँट दिया है।

न्यायिन्दु तथा धर्मकीर्त्तिके दूसरे ग्रंथोंमे भी प्रत्यक्ष, स्वार्थानुमान, परार्थानुमानके युक्तिसगत क्रमको ही माना गया है, ग्रोर मनोरथनन्दीने प्रमाणवार्त्तिकवृत्तिमें यही क्रम स्वीकार किया है; इसलिए भाष्यो, पिजकाग्रो, टीकाग्रो या मूलपाठोमें सर्वत्र स्वार्थानुमान, प्रमाणसिद्धि, प्रत्यक्ष, परार्थानुमानके क्रमको देखनेपर भी ग्रथकारका क्रम यह नही विक्कि मनोरथनंदी द्वारा स्वीकृत क्रम ही ठीक सिद्ध होता है। क्रममें उलटपुलट हो जानेका कारण धर्मकीर्त्तिकी स्वार्थानुमानपर स्वरचित वृत्ति है। उनके विष्य देवेन्द्रवृद्धिने ग्रंथकारकी वृत्तिवाले स्वार्थानुमान परिच्छदको छोड़कर ग्रपनी पिजका लिखी, जिससे ग्रागे वृत्ति ग्रौर पंजिकाको ग्रलग-ग्रलग रखनेके लिए प्रमाणवार्त्तिकको दो भागोमे कर दिया गया। इस विभागको ग्रौर स्थायी रूप देनेमें प्रज्ञाकरगुप्तके भाष्य तथा देवेन्द्रवृद्धिकी पिजकावाले तीनों परिच्छदोके चुनावने सहायता की। इस क्रमको सर्वत्र प्रचित्त देखकर मूल कारिकाकी प्रतियोमें भी लेखकोको वही क्रम ग्रपना लेना पड़ा।

<sup>&#</sup>x27;देखो पृ० ६६२ फुटनोट 'प्र० वा० २।२७, २।१३६ 'वहीं २।१६२-७३ 'वहीं २।४-५५; २।१४४-६२; ३।५४-१६१; ४।१३२-४८; ४।१७६-८८

यद्यपि मनोरथनदी द्वारा स्वीकृत कमके अनुसार उनकी वृत्तिको मैने सम्पादित किया है, और वह उपलभ्य है, तो भी मूल प्रमाणवार्तिको मैने सर्वस्वीकृत तथा तिब्बती-अनुवाद और तालपत्रमे मिले कमने सम्पादित किया है, और प्रज्ञाकर गुप्तका प्रमाणवार्त्तिक-भाष्य (वार्त्तिकालकार) उसी कमसे सस्कृतमें मिला प्रकाशित होनेके लिए नैयार है, उनिलए मैने भी यहाँ परिच्छेद और कारिका देनेमें उसी सर्वस्वीकृत कमको स्वीकार किया है।

ं धर्मकीर्त्तिके दार्शनिक विचारोपर लिखते हुए प्रमाणवार्त्तिकमे ग्राए मुख्य-मुख्य विषयोपर हम ग्रागे कहने ही वाले है, तो भी यहाँ परिच्छेदके प्रममे मुख्य विषयोको दे देते है—

|    | विषय                  | परिच्छेद | विषय परिच्छेद                 |
|----|-----------------------|----------|-------------------------------|
|    |                       | कारिका   | कारिका                        |
|    | पहिला परिच्छेद        |          | तीसरा परिच्छेद                |
|    | (स्वार्थानुमान)       |          | (प्रत्यक्षप्रमाण)             |
| १  | ग्रथका प्रयोजन        | १११      | १ प्रमाण दो ही                |
| २  | हेतुपर विचार          | १।३      | प्रत्यक्ष, श्रनुमान ३।१       |
| Ę  | ग्रभावपर विचार        | ११५      | २ परमार्थ सत्य ग्रीर          |
|    | (+)                   | ४।१२६)   | व्यवहार सत्य ३।३              |
| ٧. | शब्दपर विचार          | १११८६    | ३ सामान्य कोई वस्नु नही ३।३   |
| X  | शब्द प्रमाण नही       | १।२१४    | (+x155 <i>x</i> )             |
| Ę  | श्रपीरुपेय वेद प्रमाण |          | ४ त्रनुमान प्रमाण ३१५५        |
|    | नही                   | १।२२५    | ५ प्रत्यक्ष प्रमाण ३।१२३      |
|    | दूसरा परिच्छेद        |          | ६ प्रत्यक्षके भेद ?।१६१       |
|    | े (प्रमाणसिद्धि)      |          |                               |
| १  | प्रमाणका लक्षण        | २।१      |                               |
| ₹. | वृद्धके वचन क्यो      |          | ७ प्रत्यक्षाभासकौन है ? २।२८८ |
|    | माननीय है।            | २।२६     | = प्रमाणका फल २।३००           |

## चौथा परिच्छेद

## (परार्थानुमान)

| १         | परार्थानुमानका लक्षण  | ४।१          |
|-----------|-----------------------|--------------|
| २         | पक्षपर विचार          | ४।१४         |
| ₹.        | शब्द प्रमाण नही है    | ४।४८         |
| ٧.        | सामान्य कोई वस्तु नही | ४।१३१ (+३।३) |
| <b>ų.</b> | पक्षके दोष            | ४।१४१        |
| ६.        | हेतुपर विचार          | ४।१८६        |
| 9         | श्रभावपर विचार        | ४।१२६ (+१।५) |
| ۲.        | भाव क्या है ?         | ४।२८         |

३. धर्मकीर्त्तिका दर्शन—धर्मकीर्त्तिने सिर्फ प्रमाण (न्याय) शास्त्र ही पर सातो ग्रथ लिखे हैं, ग्रौर उन्हें दर्शनके वारेमें जो कुछ कहना था, उसे इन्ही प्रमाणशास्त्रीय ग्रथोमे कह दिया। इन सात ग्रथोमे प्रमाणवार्त्तिक (१४५४ क्वीक"), प्रमाणविनिश्चय (१३४० "क्लोक"), हेतुविन्दु (४७७ "क्लोक")के प्रतिपाद्य विषय एक ही हैं, ग्रौर उनमें सबसे वडा ग्रौर संक्षेपमे ग्रधिक वातोपर प्रकाश डालनेवाला ग्रथ प्रमाणवार्त्तिक हैं। वादन्यायमें ग्राचार्यने ग्रक्षपादके ग्रठारह निग्रहस्थानोकी भारी भरकम सूचीको फजूल वतलाकर, उसे ग्राघे क्लोकमें कह दियों हैं!—

"निग्रह (=पराजय) स्थान है (वादके लिए) ग्र-साधन, वातका कथन ग्रौर (प्रतिवादीके) दोषका न पकड़ना।"

सम्बन्ध-परीक्षाकी २६ कारिकाग्रोमे धर्मकीर्त्तिने क्षणिकवादके श्रनु-सार कार्य-कारण सबध कैसे माना जा सकता है, इसे वतलाया है, यह विषय प्रमाणवार्त्तिकमे भी श्राया है।

१ "ग्रसाधनांगवचनं श्रदोषोद्भावनं द्वयोः ।"——वादन्याय, पृष्ठ १

सन्तान्तरिसदिके ७२ मूत्रोमे धर्मकीत्तिने पहिले तो उन मन-मन्तान (मन एक वस्तु नही बिल्क प्रतिक्षण नष्ट और नई उत्पन्न होनी मन्तान = धटना है)से परे भी दूसरी-दूसरी मन-सन्ताने (मन्तानान्तर) है उने निष्ठ किया है, श्रीर श्रन्तमे बतलाया है कि ये मन मन (=विज्ञान)-मन्ताने किस प्रकार मिलकर दृष्य जगत्को (विज्ञानवादके श्रन्मार) बाह्र क्षेप करती है। विज्ञानवादकी चर्चा प्रमाणवात्तिकमे भी धर्मकीत्तिने की है। धर्मकीत्तिने दर्शनको जाननेके लिए प्रमाणवात्तिक पर्याप्त है।

(१) तत्कालीन दार्शनिक परिस्थिति—धर्मकीर्त दिग्नामकी भांति ग्रसगके योगाचार (विज्ञानवाद) दार्शनिक सम्प्रदायके माननेवाले पे। वमुवयु, दिग्नाग, धर्मकीर्त्ति जैसे महान् तार्किकोका गुन्यवाद छोऽ विज्ञान-वादसे सवब होना यह भी वतलाता है, कि हेगेलकी तरह इन्हें भी अपने तर्कसम्मत दार्शनिक विचारोके लिए विज्ञानवादकी बड़ी जरूरन थी। किन्तु वर्मकीत्तिं शुद्ध योगाचार नहीं मीतानिक (या स्वानिक) योगा-चारी माने जाते हैं। सीवातिक वाहरी जगन्की नत्ताको ही मूनतत्व मानने है ग्रीर योगाचारी सिर्फ विज्ञान (=चित्त, मन)को। मीनानिक (या स्वातित्रक) योगाचारका मतलव है, बाह्य जगत्की प्रवाह गर्पा (धाणिक) वास्तविकताको स्वीकार करते हुए विज्ञानको मूनतत्व मानना--टीक हेगेलकी भाँति-जिसका अर्थ आजकी भाषामे होगा जड (=भीतिक)-• तत्त्व विज्ञानका ही वास्तविक गुणात्मक परिवर्तन है। पुराने योगाचार दर्शनमें मूलतत्व विज्ञान (चिन्त) का विय्नेषण करके उसे दो भागीमे वाँटा गया था--- प्रालयविज्ञान ग्रीर प्रवृत्तिविज्ञान । प्रवृत्ति विज्ञान छै है--चक्षु, श्रोत्र, घाण, जिह्ना, म्पर्न--पन्ति ज्ञान-इहियों ने पात्र विज्ञान (=जान), जो कि विषय तथा इन्द्रियके नपर्क होतं वान रग, शानार श्रादिको कल्पना उठनेमे पहिले भान होते है, श्रीर छठा है मनवा बिनान । श्रालय-विज्ञान उनत छुन्नो विज्ञानोके नाय जन्मता-गरना भी प्रपने प्रपाह (=सन्तान)मे नारे प्रवृत्ति-विज्ञानोका त्रालय (=घर) है। रगीमे पहिलेके मस्कारोकी वासना थौर श्रागे उत्पन्न होनेवाले विज्ञानोकी पानका

रहती हैं। यद्यपि क्षणिकताके सदा साथ रहनेसे ग्रालय विज्ञानमें ब्रह्म या प्रात्माका भ्रम नहीं हो सकता था, तो भी यह एक तरहका रहस्यपूर्ण तत्व वन जाता था, जिससे विमुक्तसेन, हरिभद्र, धर्मकीर्त्तं जैसे कितने ही विचारक इसमें प्रच्छन्न ग्रात्मतत्वकी शका करने लगे थे, ग्रौर वे ग्रालय-विज्ञानके इस सिद्धातको ग्रँधेरेमे तीर चलानेकी तरह खतरनाक समभते थे। धर्मकीर्तिने ग्रालय (-विज्ञान) शब्दका प्रयोग प्रमाणवार्त्तिक में किया है, किन्तु वह है विज्ञान साधारण—के ग्रथमे, उसके पीछे वहाँ किसी ग्रद्भुत् रहस्यमयी शक्तिका ख्याल नहीं है।

सन्तान रूपेण (क्षणिक या विच्छिन्नप्रवाहरूपेण) भौतिक जगत्की वास्तविकता को साफ तौरसे इन्कार तो नहीं करना चाहते थे, जैसा कि आगे मालूम होगा, किन्तु वेचारोको था कुछ धर्मसकट भी, यदि अपने तर्कोमे जगह-जगह प्रयुक्त भौतिक तत्वोकी वास्तविकताको साफ स्वीकार करते हैं, तो धर्मका नकाव गिर जाता है, और वह सीधे भौतिकवादी वन जाते हैं, इसीलिए स्वातित्रक ही सही किंतु उन्हें विज्ञानवादी रहना जरूरी था'। युरोपमे भौतिकवादको फूलने-फलनेका मौका तवं मिला, जव कि सामन्तवादके गर्भसे एक होनहार जमात—व्यापारी और पूँजी-पति—वाहर निकल साइसके आविष्कारोकी सहायतासे अपना प्रभाव

<sup>&#</sup>x27;तिब्बती नैयायिक जम्-यड-शद्-पा (मंजुघोषपाद १६४६-१७२२ १ ई०), अपने ग्रंथ "सप्तिनिबंध-न्यायालंकार-सिद्धि" (अलंकार-सिद्धि) में लिखते हैं—"जो लोग कहते हैं कि (धर्मकीर्त्तिके) सात निबंधों (=ग्रंथों) के मन्तव्यों में "आलय-विज्ञान" भी है, वह अन्धे हैं, अपने ही अज्ञानान्धकार-में रहनेवाले हैं।"—डाक्टर क्वेर्बास्कीकी Buddhist Logic Vol. II, p. 329 के फुटनोटमें उद्धत।

भ "श्रालय" शब्द पुराने पाली सूत्रोंनें भी मिलता है। किंतु वहाँ वह रुचि, श्रनुन्य, या श्रध्यवसायके श्रथंमें श्राता है। देखो "महाहित्यपदोपम सुत्त" (मिल्भम-निकाय १।३।६); बुद्धचर्या, पृष्ठ १७६

वहा रही थी, श्रीर हर क्षेत्रमे पुराने विचारोको दिवयान्नी कह भौतिक जगत्की वास्तविकतापर श्राधारित विचारोको प्रोत्साहन दे रही थी। छठी सदी ईसवीके भारतमे श्रभी यह श्रवस्था श्रानेमे १४ सदियोकी जरूरत थी, किंतु इसीको कम न समिभए कि भारतीय हेगेल् (धर्मकीनिं) जर्मनीके हेगेल् (१७७०-१८२१ ई०)से वारह सदियो पहिले हुश्रा था।

(२) तत्कालीन सामाजिक परिस्थिति—यहाँ जरा इस दर्नेनके पीछेकी सामाजिक भित्तिको देखना चाहिए, ययोकि दर्गन चाहे फितना ही हाड-माससे नफरत करते हुए अपनेको उससे ऊपर नमके, किन्तु, है बह भी हाट-मासकी ही उपज । वमुबधुमे धर्मकीत्तिं तकका समय (४००-६०० ई०) भारतीय दर्शनके (श्रीर काव्य, ज्योतिष, चित्र-मृत्ति, वान्नुकलाके भी) चरम विकासका समय है। इस टर्गनके पीछे ग्राप गुप्त-मी परी-रर्प-वर्द्धन महान् तथा दृढ शामित साम्राज्यका हाथ भी कहना चाहेगे, हिन्तु महान् साम्राज्य कहकर हम मूल भित्तिको प्रकानमे नही लाते, विका उने श्रन्धेरेमे छिपा देते हैं। उस कालका यह महान् माम्राज्य बना था ? किनने ही सामन्त-परिवार एक वडे सामन्त—समृद्रगुप्न, हरिवर्मा या हर्षवर्जन— को अपने ऊपर मान, नये प्रदेशो नये लोगोको अपने आधीन जरने या आने श्राधीन जनताको दूसरेके हाथमे न जाने देनेके लिए मैनिक नागन-पृद-या युद्धकी तैयारी-करते, श्रीर यपने नामनने पहिनेसे मीजूद या नवागत जमातमे "शान्ति ग्रीर व्यवस्था" कायम रायनेकं तिए नागरिक शासन करते थे । किन्तु यह दोनो प्रकारका शासन "पेटपर पन्यर वाप कर" सिर्फ परोपकार बुद्धचा नही होता था । माघारण जननाने पाया नैनिर--जिमकी सरया लडनेवालोमे ही नहीं मरनेवालोमे भी सबने ज्वादा धी--जी

<sup>&#</sup>x27;काव्य—कालिदाल, वटी, वाण; ज्योतिष—प्रार्थभट्ट, परार्-मिहिर, ब्रह्मगुप्त; चित्रकला—प्रजन्ता ग्रीर वाग; मूर्तिंगला—गुप्त कालिक पाषाण ग्रीर पीतलमूर्तियां; वास्तुल्ला—ग्रजता एलींगणी गुन, देव, गोणाकंके मन्दिर।

जरूर बहुत हद तक "पेटपर पत्थर वाँर्धना" पड़ता था; किन्तु सेनानायक सेनापित सामन्त-खान्दानोसे आनेके कारण पहिले हीसे वड़ी सपित्तके मालिक थे, और अपने इस पदके कारण वड़े वेतन, लूटकी अपार धनरािंश, भीर जागीर तथा डनामके पानेवाले होते थे—गोया समुद्रमे मूसलाधार वर्षा हो रही थी। और नागरिक शासनके वड़े-बड़े अधिकारी—उपरिक (—भिक्तका शासक या गवर्नर), कुमारामात्य (—विषयका शासक या किमश्नर)—आनरेरी काम करनेवाले नहीं थे, वह प्रजासे भेट (—रिश्वत), सम्राट्से वेतन, इनाम और जागीर लेते थे।

यह निश्चित है, कि श्रादमी जितना श्रपने श्राहार-विहार, वस्त्र-श्राभू-षण तथा दूसरे न-टिकाऊ कामोपर खर्च करता है, उससे वहुत कम उन वस्तुग्रोपर खर्च करता है, जो कि कुछ संदियो तक कायम रह सकती है। श्रीर इनमें भी श्रविकाश संदियोंसे गुजरते कालके ध्वसात्मक कृत्योंसे ही नहीं वर्वर मानवंके कूर हाथोंसे नष्ट हो जाती है। तो भी बोधगया, वैजनाथके मन्दिर श्रथवा श्रजन्ता, एलौराके गुहाप्रासाद जो श्रव भी वच रहे है, श्रथवा कालिदासकी कृतियों श्रीर वाण भट्टकी कादम्बरीमें जिन नगर-श्रट्टालिकाश्रो राजप्रासादोंका वर्णन मिलता है, उनके देखने से पता लगता है कि इनपर उस समयका सम्पत्तिशाली वर्ग कितना धर्म खर्च करता था, श्रीर संघ मिलाकर श्रपने ऊपर उनका कितना खर्च था। श्राज भी शौकीनी विलासकी चीजें महँगी मिलती है, किन्तु इस मशीनयुगमें यह चीजें मशीनसे वननेके कारण वहुत सस्ती है—श्रथांत् उनपर श्राज जितने मानव हाथोंको काम करना पडता है, गुप्तकालमें उससे कई गुना श्रधिक हाथोंकी जरूरत पडती।

साराश यह कि इस शासक सामन्तवर्गकी शारीरिक आवश्यकता आके लिए ही नहीं विलंध उनकी विलास-सामग्रीको पैदा करने के लिए भी जनता की एक भारी संख्याको अपना सारा श्रम देना पडता था। कितनी सख्या इसका अन्दाज इसीसे लग सकता है, कि आजसे सौ वर्ष पहिले कम्पनी के शासनमें भारत जितना धन अपने, अग्रेज शासको के लिए सालाना उनके

घर भेजता था, उसके उपार्जनके लिए छै करोड ग्रादिमियो—्या नारी जनसंख्याके चौथाईसे ग्रीधक—के श्रमकी ग्रावय्यकता होती थी। इसके ग्रतिरिक्त वह खर्च ग्रलग था, जिसे ग्रग्नेज कर्मचारी भारतमे रहते वर्च करते थे।

यही नही कि जनताके ग्राये तिहाई भागको शासकोके लिए उस नरहरी वस्तुग्रोको ग्रपने श्रमसे जुटाना पटता था, बिन्क उनकी काम-वामनाकी कृष्तिके लिए लाखो स्त्रियोको वैध या ग्रवैधस्पमे ग्रपना नरीर वेचना पडता था, उनकी एक वडी सस्याको दासी बनकर विकना पटना था। मनुष्यका दास-दासीके रूपमे सरेवाजार विकना उस बन्नका एक ग्राम नजारा था।

श्रयांत् इस दर्शन—कला—साहित्यके महान् युगर्शा मानी भव्या।
मनुष्यकी पश्चत् परतत्रता श्रीर हृदयहीन गुलामीपर श्रापान्नि श्री—यह
हमें नहीं भूलना चाहिए। फिर दार्शनिक दृष्टिमें काल्निकानीने काल्निकानी
विचारककों भी अपनी विचार-संबंधी काल्तिकों उस नीमाके श्रव्दर रणना
जरूरी था, जिसके बाहर जाते ही शामक-वर्गके कोपका भाजन—चाहें
सीधे राजदुके रूपमें, उसकी कृपासे बचित होनेके रूपमें, चाहे उसके
स्थापित धर्म-मठ-मन्दिरमें स्थान न पानेके रूपमें—होना पटना। उस
बक्त "शान्ति श्रीर व्यवस्था"की बाँह श्राजने बहुत नवी थी, जिसने वचनेम
धार्मिक सहानुभूति ही थोडा बहुत महायक हो सबनी थी जिसने उसकी
स्वोषा उसके जीवनका मूल्य एक घोषिन टाक्के जीवनने श्रीयक नहीं या।

वर्मकीर्त्त जिस नालन्दाके रत्न थे, उसको गाँवो और नगरके रयमें बड़े-बड़े दान देनेवाले यही सामन्त थे जिनके नाम्रपत्रपर निष्ये दानपर प्राज भी हमें काफी मिले हैं। युन्-च्वेटके नमय (६४० रि०)में बहार दस हजार विद्यार्थियो और पडिलोपर जिस नरह पुले तावो पन पर्न तिया जाता था, यह हो नहीं सकता था, कि प्रमाणवाक्तिंव की पित्यों उन एकोको भुलाकर उन्हें काटनेपर तृल जाती, उनीलिए स्वानिव (दन्तुवाकी) धर्मकीर्त्ति भी दु सकी व्यारया याध्यात्मिक तनने ही उन्हें एंट्री ले लेने

है । विश्वके कारणको ईश्वर ग्रादि छोड विश्वमे, उसके क्षुद्रतम तथा महत्तम **अवयवोकी क्षणिक परिवर्तनशीलता तथा गुणात्मक परिवर्तनके रूपमे** ढूँढनेवाले धर्मकीर्त्त दु खके कारणको ग्रलीकिक रूपमे-पुनर्जन्ममे-निहित वतलाकर साकार ग्रौर वास्तविक दु खके लिए साकार ग्रौर वास्त-विक कारणके पता लगानेसे मुँह मोडते हैं । यदि जनताके एक तिहाई उन दासो तथा सख्यामे कम-से-कम उनके वरावरके उन श्रादमियीको-जो कि सूद श्रीर व्यापारके नफेके रूपमे श्रपने श्रमको मुफ्त देते थे—दासतासे मुक्त कर, उनके श्रमको सारी जनता-जिसमे वह खुद भी शामिल थे-के हितोमे लगाया जाता, यदि सामन्त परिवारो ग्रौर विणक्-श्रेप्ठी-परिवारोंके निठ-ल्लेपन कामचोरपनको हटाकर उन्हे भी समाजके लिए लाभदायक काम करनेके लिए मर्जवूर किया जाता, तो निश्चय ही उस समयके साकार दुखकी मात्रा वहुत हद तक कम होती । हाँ, यह ठीक है, कामचोरपनके हटानेका ग्रभी समय नही था, यह स्वप्नचारिणी योजना उस वक्त ग्रसफल होती, इसमे सन्देह नही । किन्तु यही वात तो उस वक्तकी सभी दार्शनिक उड़ानोमें सभी वार्मिक मनोहर कल्पनाम्रोके वारेमे थी। सफल न होनेपर भी दार्शनिककी गलती एक ग्रच्छे कामकी ग्रोर होती है, उसकी सहृदयता श्रीर निर्भीकताकी दाद दी जाती, यदि उपेक्षा श्रीर शत्रुप्रहारसे उसकी कृतियाँ नष्ट हो जाती, तो भी खडनके लिए उद्धृत उसकी प्रतिमाके प्रखर तीर सिंदयोको चीरकर मानवताके पास पहुँचते, स्रीर उसे नया सदेश देते।

(३) विज्ञानवाद—सह्दय मस्तिष्कसे वास्तिवक दुनिया (भौतिक वाद)को भुलाने-भुलवानेमे दार्शनिक विज्ञानवाद वही काम देता है, जो कि शरावकी बोतल कामसे चूर मजदूरको अपने कष्टोको भुलवानेमे। चाहे कूर दासताकी सहायतासे ही सही, मनुष्यका मस्तिष्क और हृदय तव तक वहुत अधिक विकसित हो चुका था, उसमे अपने साथी प्राणियोके लिए सवेदना आना स्वाभाविक सी वात थी। आसपासके लोगोकी दयनीय दशाकी देखकर हो नही सकता था, कि वह उसे महसूस न करता, विकल न होता। जगत्को भूठा कह इस विकलताको दूर करनेमें दार्शनिक

विज्ञानवाद कुछ सहायता जरूर करता था—ग्राप्तिर ग्रमी "टार्गनि नेवा काम जगत्की व्याख्या करना था, उसे वदलना नहीं।"

धर्मकीर्त्ति वाह्यजगत्—भौतिक तत्वो—को ग्रवान्तविच वननाने हुए विज्ञान (=िचत्त)को ग्रसली तत्व मावित करते है—

(क) विज्ञान ही एक सात्र तत्त्व-हम किनी वन्तु (=वपटे) मो देखते हैं, तो वहाँ हमें नींला, पीला रग तथा लवाई, चौटाई-मृटाई भागीतन-चिकनापन ग्रादिको छोड़ केवल रूप (==भीनिक-नत्व)नहीं विकार पटना ।' दर्गन नील आदिके तीरपर होता है, उससे रिहन (वस्तु)का (प्रत्यक पा अनुमानसे) ग्रहण ही नही हो सकता और नीलादिक ग्रहणपर ही (उनका) ग्रहण होता है। इसलिए जो कुछ दर्शन है वह नील ग्रादिके नारपर दे, केवल वाह्यार्थ (=भीतिक तत्व)के तीरपर नहीं हैं। जिसकी हम भौतिक तत्त्व या बाह्यार्थ कहते है, वह क्या है उसका विवक्षण करे नी वहाँ श्रांखसे देखे रग-श्राकार, हायसे छुए मन्त्र-नरम-चिकनापन श्रादि ही मिलता है, फिर यह इद्रियाँ इनके इम स्यून रूपमें अपने निजी ज्ञान (चक्षु-विज्ञान, स्पर्ग-विज्ञान . . . ) द्वारा मनको करपना करनेके निए नहीं प्रदान करती । मनका निर्णय इन्द्रिय चर्वित ज्ञानके पुन चवणपर निर्भर है; इस तरह जहाँसे अन्तिम निर्णय होता है, उन मनमे नेया जिनगी दी हुई सामग्रीके ग्राघारपर मन निर्णय करता है, उन इन्द्रियों विज्ञानोमे भी, बाह्य-ग्रर्थ (=भीतिक तत्त्व)का पता नही, निर्णायक स्थानपर हमें सिर्फ विज्ञान (==चेतना) ही विज्ञान मिलता है, उनित्र "वर्धिंग हारा वही (विज्ञान) सिद्ध है, जिसने कि विचारण महने रै—'र्ज़रें-जैरें भ्रयों (=पदार्थों)पर चिन्तन किया जाता है, वेंमे ही वैंगे वह छित-निम हो लुप्त हो जाते हैं (---उनका भौतिक रूप नहीं सिट्ट होना)। 🕻

(ख) चेतना श्रीर भौतिक तत्त्व विज्ञान हीके वो रूप-विज्ञान-का भीतरी श्राकार चित्त-सुख श्रादिता श्राहक-ई, गहनो रूप्टई, कि

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>प्रमाण-वार्त्तिक ३।२०२ <sup>°</sup>प्र० वा० ३।३२४ <sup>१</sup>प्र० वा० २।२०८

जो वाहरी पदार्थ (=भीतिक तत्त्व घड़ा या कपड़ा) है, वह भी विज्ञानसे ग्रलग नहीं विल्क विज्ञानका ही एक दूसरा भाग है, ग्रौर वाहरमें ग्रवस्थित सा जान पड़ता है—इसे ग्रभी वतला ग्राए है। इसका ग्रर्थ यह हुग्रा कि एक ही विज्ञान भीतर (चित्तके तौरपर) ग्राहक, ग्रौर वाहर (विषयके तौरपर) ग्राह्य भी है। "विज्ञान जब ग्रमिन्न है, तो उसका (भीतर ग्रीर वाहरके विज्ञान तथा भौतिक तत्त्वके रूपमें) भिन्न प्रतिभौसित होना सत्य नही (भ्रम) है।" "ग्राह्म (वाह्म पदार्थके रूपमें मालूम पड़नेवाला विज्ञान) ग्रीर ग्राहक (=भीतरी चित्तके रूपमें विज्ञान)मेंसे एकके भी ग्रभावमें दोनो ही नहीं रहते (ग्राहक नहीं रहेगा, तो ग्राह्य है इसका कैसे पता लगेगा? ग्रौर फिर ग्राह्यके न रहनेपर ग्रपनी ग्राहकताको दिखलाकर ग्राहक चित्त अपनी सत्ताको कैसे सिद्ध करेगा ? इस तरह किसी एकके अभावमे दोनो नहीं रहते); इसलिए ज्ञानका भी तत्त्व है (ग्राह्य-ग्राहक) दो हीनेका ग्रभाव (=ग्रभिन्नता)।" जो ग्राकार-प्रकार (वाहरी पदार्थोंके मौजूद है, वह) ग्राह्म ग्रौर ग्राहकके ग्राकारको छोड़ (ग्रौर किसी ग्राकारमे) नहीं मिलते, (ग्रीर ग्राह्य ग्राहक एक ही निराकार विज्ञानके दो रूप है), इसलिए ग्राकार-प्रकारसे शुन्य होनेसे (सारे पदार्थ) निराकार कहे गए है।"

प्रवन हो सकता है यदि वाह्य पदार्थोकी वस्तुसत्ताको ग्रस्वीकार करते है, तो उनकी भिन्नताको भी ग्रस्वीकार करना पड़ेगा, फिर वाहरी ग्रथोंके विना "यह घड़ा है, यह कपड़ा" इस तरह ज्ञानोंका भेद कैसे होगा ? उत्तर है—

"िकसी (घड़े ग्रादि ग्राकारवाले जान)का कोई (एक जान) है, जो कि (चित्तके) भीतरवाली वासना (—पूर्व संस्कार) को जगाता है, उसी (वासनाके जगने) मे जानो (की भिन्नता)का नियम देखा जाता है, न कि वाहरी पदार्थकी ग्रुपेक्षासे।" र

१प्र० वा० ३।२१२ ं ेप्र० वा० ३।२१३ १प्र० वा० ३।२१५ १प्र० वा० ३।३३६

"चूँकि वाहरी पदार्थका अनुभव हमे नहीं होना, उसलिए एक ही (विज्ञान) दो (=भीतरी ज्ञान, वाहरी विषय) स्पोत्राला (देना जाना) है, श्रीर दोनो स्पोमे स्मरण भी किया जाता है। इस (एक ही विज्ञानके वाह्य-अन्तर दोनो आकारोके होने) का परिणाम है, स्व-मवेदन (प्रपने भीतर ज्ञानका साक्षात्कार)।"

फिर प्रवन होता है—"(वह जो वाह्य-पदार्थके न्पमं) ग्रवभागित होनेवाला\_(ज्ञान है), उसका जैमे कैमे भी जो (वाहरो) पदायंवाता न्य (भासित हो रहा है), उसे छोड देनेपर पदार्थ (=घडे)का ग्रहण (=डिन्डिय-प्रत्यक्ष ग्रादि) कैमे होगा? (ग्रागिर ग्रपने न्वरपणे ज्ञानके साक्षात्कारसे ही तो पदार्थोंका ग्रपना ग्रपना ग्रहण है?)—(प्रय्न) ठीक है, मैं भी नही जानता कैसे यह होता है। .जैसे मन (हेप्नांटिज्म) ग्रादिसे जिनकी (ग्रांख ग्रादि) इन्द्रियोंको बाँघ दिया गया है. उन्हे मिट्टीके ठीकर (एपया ग्रादि) दूसरे ही स्पमं दीसते है, यद्यपि वह (यन्तुन) उस (एपये...) के रूपमे रहित है।"

इस तरह यद्यपि अन्तर, वाहर मभी एक ही विज्ञान तस्त्र है, फिन्तु "तस्त्र-अर्थ (=वास्तविकता)की ग्रोर न ध्यान दे हाशीरी तरह घाँम मूँदकर सिर्फ लोक व्यवहारका अनुसरण करते तस्वज्ञानियोको (रितनी ही वार) वाहरी (पदार्थो)का चिन्तन (=वर्णन) करना पडता है।' रे

(४) च्रिकियाद—युद्धके दर्गनमें "सब अनित्य हैं" उस निटानपर वहुत जोर दिया गया है, यह हम बतला आए हैं। उसी अनित्यवादको पीछेके बीद्ध दार्गनिकोने क्षणिकवाद कहकर उसे अभावात्मवसे भावात्मक हप दिया। धर्मकीर्त्तिने धर्मपर शीर जोर देने हुए वहा—"नना मात्रमे नाझ (=धर्म) पाया जाता है।" इस भावको पीछे, जानश्री (७००

<sup>&#</sup>x27;प० या० ३१३३७

प्र० वा० २।३५३-५५ वहीं ३।२१६

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>प्र० वा० १।२७२—"सत्तामाञ्जनुबन्धित्वात् नाद्यन्य"

ई०)ने कहा है—''जो (जो)सत् (=भाव रूप) है, वह क्षणिक है।" "सभी सस्कार (=िकए हुए पदार्थ) ग्रनित्य है" इस नुद्धवचनकी ग्रोर इगारा करते हुए धर्मकोर्तिने कहा है —''जो कुछ उत्पन्न स्वभाववाला है, वह नाश स्वभाववाला है।" ग्रनित्य क्या है, इसे वतलाते हुए लिखा है—''पहिले होकर जो भाव (=पदार्थ) पीछे नही रहता, वह ग्रनित्य है।"

इस प्रकार विना किसी अपवादके क्षणिकलाका नियम सारे भाव (=सत्ता) रखनेवाले पदार्थोमे है।

(५) परमार्थ सत्की व्याख्या—ग्रफलातूँ ग्रीर उपनिषद्के दर्शन-कार क्षण-क्षण परिवर्तनशील जगत् ग्रीर उसके पदार्थोंके पीछे एक ग्रपरि-वर्तनशील तत्त्वको परमार्थ सत् मानते हैं, किन्तु बौद्ध दर्शनको ऐसे इन्द्रिय ग्रीर बुद्धिकी गृतिसे परे किसी तत्त्वको माननेकी जरूरत न थी, इसलिए धर्मकीर्त्तिने परमार्थ सत्की व्याख्या करते हुए कहा—

"श्रयंवाली कियामें जो समर्थ है, वही यहाँ परमार्थ सत् है, इसके विरुद्ध जो (ग्रयंकियामें ग्रसमर्थ) है, वह संवृति (=फर्जी) सत् है।" घडा, कपडा, परमार्थ सत् है, क्योंकि वह ग्रयंकिया-समर्थ है, उनसे जल-ग्रानयन या सर्दी-गर्मीका निवारण हो सकता है, किन्तु घड़ापन, कपड़ापन जो सामान्य (=जाति) माने जाते है, वह सवृति (=काल्पनिक या फर्जी) सत् है। क्योंकि उनसे ग्रयंकिया नही हो सकती। इस तरह व्यक्ति और उनका नानापन ही परमार्थसत् है। "(वस्तुत. सारे) भाव (=पदार्थ) स्वय भेद (=भिन्नता) रखनेवाले हैं, किन्तु उसी सवृति (=कल्पना)से जव उनके नानापन (=ग्रलग-ग्रलग घडो)को ढाँक दिया जाता है, तो वह किसी (घडापन) रूपसे ग्रमिन्नसे मालूम होने लगते हैं।"

<sup>&#</sup>x27; "यत् सत् तत् क्षणिकं"---क्षण भंग १।१ (ज्ञान श्री)
<sup>२</sup> प्र० वा० २।२८४-५ वहीं ३।११० <sup>४</sup> वहीं ३।३

<sup>&#</sup>x27;স০ ৰা০ থাওথ

- (६) नाश श्रहेतुक होता हैं —क्षणिकता सारे भादों (=पदार्थों) में स्वभावसे ही हैं, इसलिए नाय भी स्वाभाविक हैं, फिर नायके लिए किसी हेतु या हेतुश्रोकी जरूरत नहीं—श्रयात् नाय श्रहेनुक हैं, वन्नु की उत्पत्तिके लिए हेतु या बहुतसे हेतु (=हेतु-मामग्री) चाहिए, जिममें कि पहिले न मौजूद पदार्थ भावमें श्रादे । चूँकि एक मौजूद वन्नुग नाय श्रीर दूसरी ना-मौजूद वस्तुकी उत्पत्ति पास-पान होनी हैं, उमलिए हमारी भाषामें कहनेकी यह गलत परिपाटी पट गई है, कि हम हेनुको उत्पत्त वस्तुसे न जोड नष्टसे जोड़ देते हैं। इसी तथ्यको मावित करने हुए वर्मकीर्ति कहते हैं—
- (क) स्थ्रभाव रूपी नाशको हेतु नहीं चाहिए—"यदि कोई जाउं (करणीय पदार्थ) हो, तो उसके लिए किनी (=कारण)को जरूरत हो सकती है, (नाश) जो कि (स्थ्रभाव रूप होनेने) कोई वस्तु ही नहीं है, उसके लिए कारणकी क्या जरूरत ?"

"जो कार्य (=कारणमे उत्पन्न) है वह ग्रनित्य है, जो श्र-कार्य (=कारणसे नही उत्पन्न) है वह श्र-विनागी (=िनत्य) है। (यन्तुका विनाग नित्य ग्रर्थात् हमेशाके लिए होता है, इमलिए यह श्र-कार्य= श्र-हेतुक है; फिर इस प्रकार) ग्रहेतुक होनेमें वह (=नाग) न्यभायन (वस्तुमात्रका) ग्रनुसरण करता है।" श्रीर इस प्रकार विनागके लिए हेतुकी जरूरत नही।

(ख) नश्वर या अनश्वर दोनो अवस्थाओं मे भावके नाशके लिए हेतु नहीं चाहिए—"यदि (हम उने अनब्वर मान लें, तब) इसरे कियी (हेतु) से भावका नाज न मानेगे, फिर ऐसे (अनब्वर भाव) यो नियित के लिए हेतुकी वया जरूरत? (—अर्थात भावका होना अहेतु हो जायेगा)। (यदि हम भावको नश्वर मान लें, तो) यह दूसरे (हेतुओ=पारणी) के विना भी नष्ट होगा. (फिर उसकी) स्थितिके लिए हेतु असमर्थ होगे।

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० १।२=२ वहीं १।१६५ वहीं २।७०

"जो स्वयं ग्रनश्वर स्वभाववाला है, उसके लिए दूसरे स्थापककी जरूरत नही; जो स्वयं नश्वर स्वभाववाला है, उसके लिए भी दूसरे स्थापककी जरूरत नहीं।" इस तरह विनाशको नश्वर स्वभाववाला माने या ग्रनश्वर स्वभाववाला, दोनो हालतोमें उसे स्थित रखनेवाले हेतुकी जरूरत नहीं।

(a) भावके स्वरूपसे नाश भिन्न हो या श्रभिन्न, दोनों श्रव-स्थात्रोंमें नाश ऋहेतुक-ग्राग ग्रीर लकड़ी एकत्रित होती है, फिर हम लकड़ीका नाश ग्रीर कोयले-राखकी उत्पत्ति देखते है। इसीको हम व्यवहार-की भाषामे "ग्रागने लकड़ीको जला दिया--नष्ट कर दिया" कहते है, किंतु वस्तुतः कहना चाहिए "ग्रागने कोयले-राखको उत्पन्न किया।" चूँिक लकड़ी हमारी नजरमे कोयले-राखसे ग्रधिक उपयोगी (=मृत्यवान्) है, इसीलिए यहाँ भाषा द्वारा हम श्रपने लिए एक उपयोगी वस्तुको खो देनेपर ज्यादा जोर देते हैं। यदि कोयला-राख लकड़ीसे ज्यादा उपयोगी होते तो हम "ग्रागने लकड़ीका नाग कर दिया"की जगह कहते "ग्रागने कोयला-राखको वनाया।" वस्तुत जंगलोमे जहाँ मजदूर लकड़ीकी जगह कोयला वनाकर वेचनेमें ज्यादा लाभ देखते हैं, वहाँ "क्या काम करते हो" पूछनेपर यह नहीं कहते कि "हम लकड़ीका नाश करते है," विलक कहते है "हम कोयला वनाते है।" ताताके कारखानेमें (लोहेवाले) पत्थरका नाश ग्रीर लोहे या फौलाद-का उत्पादन होता है; किन्तु वहाँ नागको स्वाभाविक (============) समक्रकर उसकी वात न कह, यही कहा जाता है, कि ताता प्रति वर्ष इतने करोड मन लोहा भीर इतने लाख मन फीलाद वनाता है। इसी भावको हमारे दार्शनिकने समभानेकी कोिवा की है।

प्रश्न है—ग्राग (=कारण, हेतु) क्या करती है लकडीका विनाश या कोयलेकी उत्पत्ति ? ग्राप कहते है, लकड़ीका विनाश करती है। फिर सवाल हीता है विनाश लकड़ीसे भिन्न वस्तु है या ग्रभिन्न ? ग्रभिन्न माननेपर

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> वहीं २।७२

श्राग जिस विनागको उत्पन्न करती है वह काष्ठ ही हुश्रा, फिर नो "विनान होनेका मतलव काष्ठका होना हुश्रा, ग्रर्थान् काष्ठका विनाय नहीं हुश्रा, फिर काष्ठके श्रविनागसे काष्ठका दर्शन होना चाहिए। "यदि (उही) वही (श्रागसे उत्पन्न वस्तु काष्ठका) विनाय है, (उमलिए काष्ठका दर्शन नहीं होता, तो फिर प्रक्न होगा—) "कंमे (विनायहणी) एक पदार्थ (काष्ठ रूपी) दूसरे (पदार्थ)का विनाय होगा ? (श्रीर यदि नाम एक भाव पदार्थ है, तो) काष्ठ क्यो नहीं दिखाई देता ?"

(b) विनाश एक भिन्न ही भावरूपी वस्तु है यह माननेसे भी काम नहीं चलता—यदि कही, विनाश (मिर्फ काष्ठा ग्रमाव नहीं वित्क) एक दूसरा ही भावरूपी पदार्थ है, ग्रीर "उन (भाव हपी विनान नामवाले दूसरे पदार्थ) के द्वारा ढँका होनेमें (काष्ठ हमें नहीं दिन्दलाई देता), (तो यह भी ठीक नहीं), उम (एक दूसरे भाव—नाम)ने (काष्ठका) श्रावरण (आष्ठादन) नहीं हो नकता, वयोकि (पेन्म माननेपर नामको वस्तुका ग्रावरण मानना पडंगा, फिर नो यह) विनान ही नहीं रह जायेगा (—विनष्ट हो जायगा)" ग्रीर इस प्रकार ग्राम काष्ठके विनाशको उत्पन्न करती है, कमंके ग्रमावमं यह उत्ना भी गलत है।

श्रीर यदि श्राग द्वारा नागकी उत्पत्ति माने, नो "उत्पन्न होनेके गाग्ण ' उसे नाशमान मानना पडेगा, वयोकि जितने उत्पत्तिमान् भाव (==परा गं) है, सभी नाशमान होते हैं। "श्रीर फिर (नागमान टोनेने जब नष्ट टो जाता है) तो (श्रावरण-मुक्त होनेसे) काष्ट्रका दर्शन होना चाहिए।

यदि कहो—नाश रूपी भाव पदार्थ काण्ठवा ह्न्ता है। रामने स्यामको मार डाला (=नष्ट कर दिया), फिर न्यायाधीन रामको फाँनी चढ़ा देना है; किंतु रामके फाँसी चढ़ा देने—"हन्ताके नाम हो जाने—पर जैने मृत (=नष्ट क्याम)का फिरने अस्तित्वमे आना नही होता, उनी तरह पढ़ी

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० १।२७३ वही १।२७४

भी" (नश्वर स्वभाववाले नाज्ञ पदार्थके नष्ट हो जानेपर भी काष्ठ फिरसे ग्रस्तित्वमे नहीं ग्राता)।

किन्तु, यह दृष्टान्त गलत है ? राम श्यामके नागमे "हन्ता (=राम) = (श्यामका) मरण नही है," विल्क श्यामका मरण है अपने प्राण, इिन्द्रिय आदिका नाश होना। यदि श्यामके प्राण-इिन्द्रिय आदिका नाश होना हटा दिया जाये, तो श्याम जरूर अस्तित्वमे आ जायगा। किन्तु यहाँ श्राप 'नाश पदार्थ = काष्ठका मरण' मानते है, इसिलए नाग पदार्थके नप्ट हो जानेपर काष्ठको फिरसे अस्तित्वमें आना चाहिए।

(c) 'नाश = एक श्रिमित्र भावरूपी वस्तु' यह माननेसे भी काम नहीं चलेगा — "यदि (मानें कि) विनाश (भावरूपी वस्तु काष्ठसे) श्रिमित्र है, तो 'नाश = काष्ठ' है। तो (काष्ठ) = (नाश = ) श्र-सत्, श्रतएव (नाशक श्राग) उसका हेतु नही हो सकती।"

"नागको (काष्ठसे) भिन्न या ग्रभिन्न दो छोड़ ग्रौर नही माना जा सकता," ग्रौर हमने ऊपर देख लिया कि दोनो ही ग्रवस्थाग्रोमें नागके लिए हेतु (=कारण)की जरूरत नही, ग्रतएव नाश ग्रहेतुक होता है।

यदि कहो—"नाशके अहेतुक माननेपर (वह) नित्य होगा, फिर (काष्ठका) भाव और नाश दोनो एक साथ रहनेवाले मानने पड़ेगे।" तो यह शका ही गलत वुनियाद पर है, क्योकि (नाश तो) असत् है (=-ग्रभाव) है, उसकी नित्यता कैसे होगी," नित्य-ग्रनित्य होनेका सवाल भाव पदार्थके लिए होता है, गदहेकी सीग—ग्र-सत् पदार्थ—के लिए नही।

(७) कारण-समूहवाद-कार्य एकसे नही वित्क अनेक कारणोके इकट्ठा होने—कारण-सामग्री—से उत्पन्न होता है, अर्थात् अनेक कारण मिलकर एक कार्यको उत्पन्न करते हैं। इस सिद्धान्त द्वारा वौद्ध दार्शनिक जहाँ जगत्मे प्रयोगतः सिद्ध वस्तुस्थितिकी व्याख्या करते हैं, वहाँ किसी एक

<sup>ै</sup>प्र० वा० १।२७४, २७४ 🛒 ैप्र० वा० १।२७४-२७७

ईश्वरके कर्तापनका भी खडन करते हैं। साथ ही यह भी दनलाते हैं कि स्थिरवाद—चाहे वह परमाणुश्रोका हो या ईब्वरका—कारणोकी मामग्री (=डकट्ठा होनेको) श्रस्तित्वमे नहीं ला सकता, यह अणिकवाद ही है जो कि माबोकी क्षणिकता—देश श्रीर कालमें गति—की वजहने कारणोकी सामग्री (=इकट्ठा होना) करा सकता है।

"कोई भी एक (वस्तु) एक (कारण)से नही उत्प्रत होनी, बिंद सामग्री (==बहुतसे कारणोके इकट्टा होने)मे (एक या अनेक) नभी कार्योकी उत्पत्ति होती है।"

"कार्योंके स्वभावो (=स्वरूपो)में जो भेद हैं, वह आकम्भिक नहीं, विलेक कारणो (=कारण-सामग्री)में उत्पन्न होना है। उनके विना (=कारणोंके विना, किसी दूसरेंमे) उत्पन्न होना (माने तो कार्यके) रूप (=कोयले)को उस (आग)से उत्पन्न कैसे कहा जायगा ?"

"(चूँकि) सामग्री (=कारण-ममुदाय)की शिवनयां भिन-भिन्न होती हैं, (ग्रत) उन्होंकी वजहमें वम्तुग्रो (=कार्यों)में भिन्न-एपना दिखलाई पड़ती हैं। यदि वह (ग्रनेक कारणोकी सामग्री) भेद करनेयानी न होती, तो यह जगत् (विश्व-स्प नहीं) एक-स्प होता।"

मिट्टी, चक्का, कुम्हार अलग-अलग (किसी घउँ जैसे भिन्न र प्याप्ते) कार्यके करनेसे असमर्थ है, किन्तु उनके (एकन) होनेपर वार्य होता है, इससे मालूम होता है, कि सहत (=एकनित) हुई उन (=धिविव वस्तुओ) में हेतुपन (=कारणपन) है, ईस्वर आदिमें नहीं, क्योजि (ज्यर आदिमें क्षणिकता न होनेसे) अभेद (=एक-रसना) है।"

(प) प्रसाग्णपर विचार—मानवका ज्ञान जिनना ही दाना गया उतना ही उसने उसके महत्त्वको समभा, श्रीर श्रपने जीदनके हर धेपने मस्तिष्कको श्रीधक इस्तेमाल किया । यही ज्ञानकी महिमा गागे प्रयोगितन

¹प्र० वा० ३।४३६ ः वहीं ४।२४६ \*वहीं २।२=

नहीं कल्पना-सिद्ध रूपमें धर्म तथा धर्म-सहायक दर्शनमें परिणत हुई, यह हम उपनिषद्कालमें देख चुके हैं? उपनिपद्के दार्शनिकोका जितना ज़ोर ज्ञानपर था, बुद्धका उससे भी कही ग्रविक उसपर जोर था, क्योंकि ग्रविचाकों वह सारी बुराइयोकी जड मानते थे ग्रौर उसके दूर करनेके लिए ग्रार्य-सत्य या निर्दोप ज्ञानको बहुत जरूरी समभते थे। पिछली जता-व्वियोमें जब भारतीयोको ग्ररस्तूके तर्कणास्त्रके सपर्कमें ग्रानेका मौका मिला, तो ज्ञान ग्रौर उसकी प्राप्तिके साधनोकी ग्रोर उनका ध्यान ग्रधिक गया, यह हम नागार्जुन, कणाद, ग्रक्षपाद ग्रादिके वर्णनमें देख ग्राए हैं। वसुवध, दिग्नाग, धर्मकीर्त्तिने इसी वातको ग्रपना मुख्य विषय वनाकर ग्रपने प्रमाण-शास्त्रकी रचना की। दिग्नागने ग्रपने प्रधान ग्रथका नाम 'प्रमाणसमुच्चय'' क्यो रखा, धर्मकीर्त्तिने भी उसी तरह ग्रपने श्रेष्ठ ग्रथका नाम प्रमाणवार्त्तिक क्यो घोपित किया, इसे हम उपरोक्त वातोपर ध्यान रखते हुए ग्रच्छी तरह समभ सकते हैं।

प्रमाण—प्रमाण क्या है ? धर्मकीर्त्तिने उत्तर दिया — "(दूसरे जिरएसे) ग्रज्ञात ग्रर्थके प्रकाशक, ग्र-विसंवादी ( = वस्तु-स्थितिके विरुद्ध न जानेवाले) ज्ञानको कहते हैं।" ग्र-विसंवाद क्या है ? — "(ज्ञानका कल्पनाके ऊपर नहीं) ग्रर्थ-क्रियाके ऊपर स्थित होना।" इसीलिए किसी ज्ञानकी "प्रमाणता व्यवहार ( = प्रयोग, ग्रर्थकिया) से होती हैं।"

(प्रमाण-संख्या)—हम देख चुके है, अन्य भारतीय दार्शनिक शब्द, उपमान, अर्थापत्ति आदि कितने ही और प्रमाणोको भी मानते हैं। धर्मकीर्त्तं अर्थिकिया या प्रयोगको परमार्थ सत्की कसौटी मानते थे, इसलिए वह ऐसे ही प्रमाणोको मान सकते थे, जो कि अर्थ-कियापर आधारित हो।

"(पदार्थ--- ग्रलग-ग्रलग लेनेपर स्व-लक्षण--- शब्द ग्रादिके प्रयोगके विना केवल ग्रपने रूपमे---मिलते हैं, ग्रथवा कडयोके वीचके सादृश्यको

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० २।१ <sup>१</sup> वहीं २।४

लेनेपर सामान्य लक्षण—अनेकोमे उनके आकारकी ममानना—मे मिन्नं है, इस प्रकार) विषयके (सिर्फ) दो ही प्रकार होनेसे प्रमाण भी दो प्रमान का ही होता है। (इनमे पहिला प्रत्यक्ष है और दूसरा अनुमान। प्रत्यक्षण आधार वस्तुका स्वलक्षण—अपना निजी स्वरप—है, और यह स्वन्दण अर्थिकियामे समर्थ होता है, (अनुमानका आधार सामान्य-उद्यण—प्रनर्व वस्तुओमे समानरूपता—है, और यह सामान्य नक्षण अर्थेकियामे) प्रनम्पं होता है।"

- (क) प्रत्यत्त प्रमाण्—शानके साधन दो ही है, प्रत्यक्ष या यन्गान । प्रत्यक्ष क्या है ?—"(इन्द्रिय, मन ग्रीर विषयके नयोग होनेपर) र जनाति विलकुल रहित (जो जान होता है) तथा जो (किसी दूसरे नाधन कारा ग्रज्ञात अर्थका प्रकाशक है वह प्रत्यक्ष है, जीर वह (कत्पना नहीं) मिर्फ प्रति-ग्रक्षसे ही सिद्ध होता है।" इस तरह प्रत्यक्ष यह प्र-ियनवारी (—ग्रयं-िक्रयाका अनुसरण करनेवाला) ग्रज्ञात अर्थका प्रयासक हान है, जो कि विषयके सपकंसे उम पहिले क्षणमें होता है, जब पि न पनाने वहाँ दखल नहीं दिया। धर्मकीर्त्तिने दिग्नागकी तरह प्रत्यक्षके नार भेंक्र माने हैं—इन्द्रिय-प्रत्यक्ष, मानम-प्रत्यक्ष, स्वनयदेदन-प्रत्यक्ष प्रीर वीपि-प्रत्यक्ष ग्रसमके लोक-प्रत्यक्षका पता नहीं।
- (a) इंद्रिय-प्रत्यत्त—"चारो श्रोरने घ्यान (=िनन्तन) यो त्टाकर (कल्पनासे मुक्त होनेके कारण) निश्चल (=िन्तिमत) चित्तके साम निया (पुरुष) रूपको देखता है, यही इन्द्रिय प्रत्यक्ष ज्ञान है।" उन्द्रिय-प्रत्यक्ष तो जानेके "पीछे (जब वह) कुछ कल्पना करता है, श्रोर दर् जानना है— मेरे (मनमे) ऐसी कल्पना (=यह खान श्राकार प्रकारमा टोनेन पण है) हुई थी, किन्तु (यह बान) पूर्वोक्त इन्द्रियन (जन्म) ज्ञानके यस नहीं होती।" "इसीलिए सारे (चक्षु श्रादि बाले) इन्द्रिय-प्रत्यक्ष (प्राण्त-) विशेष (मात्र)के बारेमे होते हैं, विशेष (बन्नुश्रोण स्वरण नामान्य

<sup>&#</sup>x27;प्रश्रंबा० शर वहीं शरूर४ 'वही शरूर४

मुक्त सिर्फ स्वलक्षण मात्र है, इसलिए उन)में शब्दोका प्रयोग नहीं हो सकता।" "इस (==घट वस्तु)का यह (वाचक, घट शब्द) है इस तरह (वाच्य-वाचकका जो)सवध (है, उस)में जो दो पदार्थ प्रतिभासित हो रहे है, उन्ही (वाच्य-वाचक पदार्थो)का (वह) सवध है, (ग्रीर जिस वक्त उस वाच्य-वाचक सवधकी ग्रोर मन कल्पना दौडाता है) उस वक्त (वस्तु) इन्द्रियके सामनेसे हट गई रहती है (ग्रीर मन ग्रपने संस्कारके भीतर ग्रवस्थित ताजे ग्रीर पुराने दो कल्पना-चित्रोको मिलाकर नाम देनेकी कोशिशमें रहता है)।"

"(शकर स्वामी जैसे कुछ वौद्ध प्रमाणशास्त्री, प्रत्यक्ष-ज्ञानको) इन्द्रिय-ज... होनेसे (शब्दके ज्ञानसे विचत) छोटे वच्चेके ज्ञानकी माँति कल्पना-रहित (ज्ञान) वतलाते हैं, ग्रौर वच्चेके (ज्ञानको इस तरह) कल्पना-रहित होनेमें (वाच्य-वाचक रूपसे शब्द-ग्रर्थ सवधके) सकेतको कारण कहते हैं। ऐसोको (मतमें) कल्पनाके (सर्वथा) प्रभावके कारण वच्चोका (सारा ज्ञान) सिर्फ प्रत्यक्ष ही होगा; ग्रौर (वच्चोको) सकेत (जानने)के लिए कोई उपाय न होनेसे पीछे (वड़े होनेपर) भी वह (=सकेत-ज्ञान) नहीं हो सकेगा।"

(b) मानस-प्रत्यच् — दिग्नागने प्रमाणसमुच्चयमे मानस-प्रत्यक्षकी व्याख्या करते हुए कहा — "पदार्थके प्रति राग ग्रादिका जो (ज्ञान) है, वही (कल्पनारहित ज्ञान) मानस (-प्रत्यक्ष) है।" मानस प्रत्यक्ष स्वतंत्र प्रत्यक्ष नही रहेगा, यदि "पहिलेके इन्द्रिय द्वारा ज्ञात (ग्रर्थ)को ही ग्रहण करे, क्योंकि ऐसी दशामे (पहिलेसे ज्ञात श्रर्थका प्रकाशक होनेसे श्रज्ञात-ग्रर्थ-प्रकाशक नही ग्रतएव वह) प्रमाण नही होगा। यदि (इन्द्रिय-ज्ञान द्वारा) ग्र-दृष्टको (मानस-प्रत्यक्ष) माना जाये, तो ग्रघे ग्रादिको भी

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>प्र० वा० ३।१२५, १२७ <sup>९</sup>वहीं ३।१४१-१४२

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वहीं ३।१२६ <sup>४</sup> "मानसं चार्थरागादि ("

(रूप श्रादि) श्रयोंका दर्शन (होता है यह) मानना होगा।' रूप नजरा र्याल कर धर्मकीर्ति मानम-प्रत्यक्षकी व्यार्या अर्ते हे—

"(त्रक्षु आदि) उन्द्रियमे जो (विषयता) तिज्ञान हुआ है, उमीशं अनन्तर-प्रत्यय (च्लुरन्त पहिले गुजरा कारण) बना, जो मन (च्लेनना) उत्पन्न हुआ है, वहीं (मानम-प्रत्यक्ष हैं)। चृंति (च्लु आदि अन्तियोगे जात मप आदि जानमें) भित्रकों (मन प्रत्यक्षमें) ग्रहण करना है (उग्निलिए वह जात अर्थका प्रकाणन नहीं, नाथ ही मन हाना प्रनःश्व तीनेवार रेप आदिके विज्ञान उन्द्रियमें जान उन रूप आदियोगें नवह है, जिल्हे विश्व अर्थ आदि नहीं देख सकते, अनिलए) आपके अर्थकों (रूप .) देखनेकी बात नहीं आती।"

(c) स्वसंवेदन-प्रत्यच् — दिग्नागने उनका नक्षण करने हुए क्या—
"(चक्षु-इन्द्रियमे गृहीन रूपका ज्ञान मनने गृहीन रूप-क्रियानका ज्ञान होने वे
वाद रूप श्रादि) स्रथंके प्रति श्रपने भीनर को राग (हेप) व्याक्कित न केवन
(=श्रनुभव) होना है, (वहो) करपना-पहिन (ज्ञान) र्वापकेवर
(-प्रत्यक्ष) है।" उनके श्रयंको स्रपने वानिकेव राग्द करने हुए पर्वकीर्तिने कहा—

"राग (नुप) श्रादिके जिन स्वरापकी (तम पन्भव करने ते पर)
पिनी दूसरे (उन्द्रिय श्रादिके) सबय नहीं रचना, अन्त उनके स्वरापके प्रित्त (बाच्य-बाचक) सकेतका प्रयोग नहीं हो सपना, (धीर प्रसीतिए) उनका जो श्रपने भीतर सबेदन होना है, बहु (ताचक बद्धिके) प्राट होने ताक नहीं है।" उस तरह श्रजात अर्थका प्रयासक तत्पना दिन नदा प्रविश्वादी होनेसे साथ-मुप श्रादिका जो यनुभव हम कर्क है, वह साथ-प्रताह प्रत्वक्ष भी इन्द्रिय-श्रीर मानग-प्रत्यक्षणे भिष्ठ एवं प्रत्यक्ष है। इन्द्रिय-श्राद्धक

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० ३।२३६ ेयरी ३।२४३

<sup>&</sup>quot; "प्रयंतागादि स्वनदिनिन्य ल्पिदा" -- प्रमाण-मुख्य ।

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> प्र० वा० ३।२४६

में हम किसी इन्द्रियके एक विषय (=रूप, गध)का ज्ञान प्राप्त करते हैं, मानस प्रत्यक्ष हमें उससे ग्रागे वढकर इन्द्रियसे जो यह ज्ञान प्राप्त हुग्रा है, उसका ग्रनुभव कराता है, ग्रीर इस प्रकार ग्रव भी उसका सवव विषयसे जुडा हुग्रा है। किन्तु, स्वसवेदन प्रत्यक्षमें हम इन्द्रियके (रूप-)ज्ञान ग्रीर उस इन्द्रिय-ज्ञानके ज्ञानसे ग्रागे तथा विल्कुल भिन्न राग-द्रेप, या सुख-दुख. ..का प्रत्यक्ष करते हैं।

(d) योगि-प्रत्यत्तं—उपरोक्त तीन प्रकारके प्रत्यक्षोके श्रतिरिक्त वौद्धोने एक चौथा प्रत्यक्ष योगि-प्रत्यक्ष माना है। प्रज्ञात-प्रकाशक श्रविसवादी—प्रत्यक्षोक्षे ये विशेषण यहाँ भी लिए गए हैं, साथ ही कहा है—''उन (योगियो)का ज्ञान भावनासे उत्पन्न कल्पनाके जानसें रहित स्पप्ट ही भासित होता है। (स्पष्ट इसलिए कहा कि) काम, शोक, भय, उन्माद, चोर, स्वप्न श्रादिके कारण भ्रममें पड़े (व्यक्ति) श्र-भूत (—श्र-सत्) पदार्थोको भी सामने श्रवस्थितकी भाँति देखते हैं, लेकिन वह स्पष्ट नहीं होते। जिस (ज्ञान)में विकल्प (—कल्पना) मिला रहता है, वह स्पष्ट पदार्थके रूपमे भासित नहीं होता। स्वप्नमें (देखा पदार्थ) भी स्मृतिमे त्राता है, किन्तु वह (जागनेकी श्रवस्थामे) वैसे (—विकल्परहित) पदार्थके साथ नहीं स्मरणमें श्राता।

समाधि (=िचत्तकी एकाग्रता) ग्रादि भावनासे प्राप्त जितने ज्ञान है, सभी योगि-प्रत्यक्ष-प्रमाणमे नहीं ग्राते; विलक "उनमें वही भावनासे उत्पन्न (ज्ञान) प्रत्यक्ष-प्रमाणसे ग्राभिप्रेत हैं, जो कि पहिले (ग्रज्ञात-प्रकाणक ग्रादि)की भाँति सवादी (=ग्र्यंकियाको ग्रनुसरण करनेवाला) हो; वाकी (दूसरे, भावनासे उत्पन्न ज्ञान) भ्रम है।"

प्रत्यक्ष ज्ञान होनेके लिए उसे कल्पना-रहित होना चाहिए, इसपर जोर दिया गया है । इन्द्रिय-प्रत्यक्ष तक कल्पनासे रहित होना श्रासानीसे समका जा सकता है, क्योंकि वहाँ हम देखते हैं कि सामने घड़ा देखनेपर नेत्रपर पड़े

Intuition. अप्रवार ३१२६१-२८३ अप्रवार ३१२६६

पड़ेने प्रतिविवना जो पहिला द्याव ज्ञानननुत्री द्वार त्यार मिन्ता पर पड़ना है, वह करमा-रिहन होता है। पित्र प्रतिविव प्रायण द्वार एक हार (=प्रतिविव) मिन्ति पत्र पठना है, फिर मिन्ति होता है। पित्र में स्वारण कार एक हार पित्र पहिले के देखे घड़ों के जो प्रतिविव (या प्रतिविव-स्तान) मान्द के उसर कम नए प्रतिवव (या नगानार पठ रहे प्रतिविव-स्तान) कि सितास जाता है—यय यहाँ करमनाका धारम्भ हो गया। फिर जिन पतिविक यह नया प्रतिविव मिन जाता है, उसके जानक नामका रूपना होता है, फिर इस नए प्रतिविववाने पढ़ायें का नामकरण किया जाता है। यह कहाँ तक कल्पनारिहन ज्ञान रहा, और वर्धन करमना कर प्राय कार्य होते द्वावकी वान नहीं रहनी, यहाँ नामनोक प्रारम्भ नीमा निर्धारन करना—यामकर योगिप्रत्यक जैसे जानमे—पहत किया के। उसी हुए सम्लाकी व्यार्था करते हुए सम्लीनिने निपा—

"जिस (विषय, वस्तु)में जो (ज्ञान, रूमरेंसे पृत्रण करने नारे) नार-श्रयं (के सबध)को ग्रहण करनेवाला है, तह ज्ञान उप (स्विप्त)से पारना है। (वस्तुका) श्रपना मप नव्दायं (च्याव्यक्त स्विप्त) वर्ष स्वता, इसलिए वहाँका सारा (ज्ञान) प्रत्यक्ष है।"

इस तरह चाहे जानका विषय यारों यन्तु हो प्रयोग भीतरी विज्ञान. जब तक समानता श्रममानताको लेगर प्युक्त होतेयारे मार्गाणी श्रयकाण नहीं मिल रहा है. तब तक यह प्रत्यक्षकी सीमाणे भीतर रहता है।

(प्रत्यक्ताभास)—चार प्रयाको प्रत्यक्षतानारो प्रत्या प्रे । ज्ञान ऐसे भी है, जी प्रत्यक्ष-प्रमाण नही है, जीर देखनेने प्रयादे एको वे ऐसे प्रत्यक्षाभासीका भी परिचय होना पर मी है, जिसमें कि कर करता पर पर न चले जायें। विस्तानने ऐसे प्रत्यक्षाभासारी कार्या चार वार्यों।

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>प्रत्यात ३।२५७

हैं — "श्रान्तिज्ञान संवृत्तिमत्-ज्ञान अनुमानानुमानिक-स्मार्ताभिलापिक और तैमिरि ज्ञान ।" (१) श्रान्तिज्ञान मरुभूमिकी वालुकामें जलका ज्ञान है। (२) सवृत्तिवाला ज्ञान फर्जी द्रव्यके गुण ग्रादिका ज्ञान—"यह ग्रमुक द्रव्य है, ग्रमुक गुण है।" (३) ग्रनुमान (चिलग, घूम) ग्रानुमानिक (चिलगी ग्राग) के सकेतवाटी स्मृतिके ग्रिमलाप (च्यानके विषय) वाला ज्ञान—"यह घड़ा है।" (४) तैमिरि ज्ञान वह ज्ञान है जो कि इन्द्रियमे किसी तरहके विकारके कारण होता है, जैसे कामला रोगवालेको सभी चीजे पीली मालूम होती है। इनमें पहिले "तीन प्रकारके प्रत्यक्षा मास कल्पना-युक्त ज्ञान है, (जो कल्पनायुक्त होनेके कारण ही प्रत्यक्षके भीतर नहीं गिने जा सकते); ग्रीर एक (चतैमिरि) कल्पना-रहित है किन्तु ग्राश्रय (च्यानेक्य) में (विकार होनेके कारण उत्पन्न होता है) इस लिए प्रत्यक्ष ज्ञानमें नहीं ग्रा सकता—ये है चार प्रकारके प्रत्यक्षाभास।"

(ख) श्रनुमान-प्रमाण—ग्रानिका ज्ञान वो प्रकारसे हो सकता है, एक ग्रपने स्वरूपसे, जैसा कि प्रत्यक्षसे देखनेपर होता है, दूसरा, दूसरेके रूपसे, जैसे धुग्राँ देखनेपर एक दूसरी (=रसोईघरकी) ग्रागका रूप याद ग्राता है, ग्रीर इस प्रकार दूसरेके रूपसे इस धुएँके लिंग (=िचह्न) वाली ग्रागका ज्ञान होता है—यह ग्रनुमान है। चूँकि पदार्थका "स्वरूप ग्रीर पर-रूप दो ही तरहसे ज्ञान होता है, ग्रत. प्रमाणके विषय (भेद) दो ही प्रकारके होते हैं"—एक प्रत्यक्ष प्रमाणका विषय ग्रीर दूसरा ग्रनुमानका विषय।

किन्तु "(जो स्वरूपसे, अनुमान ज्ञान होता) है, वह जैसी (वस्तुस्थिति) है, उसके अनुसार नहीं लिया जाता, इसलिए (यह) दूसरे तरहका (ज्ञान) भ्रान्ति है। (फिर प्रश्ने होता है) यदि (वस्तुका अपने-नहीं) पर-रूपसे

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> "भ्रान्तिसंवृत्तिसज्ज्ञानं श्रनुमानानुमानिकम् । स्मार्ताभिलापिकं चेति प्रत्यक्षाभं सतैमिरम् ।"—प्रमाण-समुच्चय ।

ज्ञान होता है, तो (वह भ्रान्ति है) ग्रीर भ्रान्तिको प्रमाण नहीं कह सकते (क्योंकि वह ग्र-विसवादी नहीं होगी)। (उत्तर है—) भ्रान्तिको भी प्रमाण माना जा सकता है, यदि (उस ज्ञानका) ग्रिमप्राय (जिस ग्रथंसे है, उस ग्रथं)से ग्र-विसवाद न हो (=उसके विरुद्ध न जाये, क्योंकि) दूसरे रूपसे पाया ज्ञान भी (ग्रिमिप्रेत ग्रथंका सवादी) देखा जाता है।" यही पहाडमें देखें वृऍवाली ग्रागके ज्ञानको हम ग्रपने रूपसे नहीं पा, रमोर्डघर वाली ग्रागके रूपके द्वारा पाते हैं, परन्तु हमारे इस ग्रनुमान ज्ञानसे जो ग्रामिप्रेत ग्रथं (पहाडकी ग्राग) है, उससे उसका विरोध नहीं है।

- (a) श्रनुमानकी श्रावश्यकता—"वस्तुका जो ग्रपना स्वरूप (=स्वलक्षण) है, उसमें कल्पना-रहित प्रत्यक्ष प्रमाणकी जरूरत होती हैं (यह वतला चुके हैं); किन्तु (श्रनेक वस्तुग्रोंके भीतर जो) सामान्य हैं, उसे कल्पनाके विना नहीं ग्रहण किया जा सकता इमलिए इस (सामान्यके जान)में श्रनुमानकी जरूरत पडती हैं।"
- (b) ऋतुमानका लच्च्या—िकसी "सवधी (पदार्थ, धूमने नवध रखनेवाली आग)के धर्म (—िलग, धूम)से धर्मी (—धर्मवाली, आग)के विषयमें (जो परोक्ष) ज्ञान होता है, वह अनुमान है।"

पहाडमें हम दूरसे धुआं देखते हैं, हमे रसोईघर या दूसरी जगह देखी आग याद आती है, और यह भी कि "जहाँ-जहाँ घुआं होता है, वहाँ-वहाँ आग होती हैं" फिर घुएँको हेतु वनाकर हम जान जाते हैं कि पर्वतमे आग है। यहाँ आग परोक्ष है, इसलिए उमका ज्ञान उसके अपने स्वरूपसे हमें नहीं होता, जैसा कि प्रत्यक्ष आगमे होता है; दूसरी वात है कि हमे यह ज्ञान सद्य नहीं होता, विक उसमे स्मृति, शब्द-अर्थ-सवध—अर्थात् कल्पना—का आश्रय

<sup>ै</sup>वहीं ३।५५, ५६ - ैप्र० बा० ३।७५

वहीं ३।६२ "श्रदूट संबंधवाले (दो) पदार्थी (मेंसे एक)का दर्शन उस (=संबंध)के जानकारके लिए श्रनुमान होता है" (श्रनन्तरीयकार्थ-दर्शनं तिद्विदेऽनुमानम्"—चसुवन्धुकी वादिविधि)।

लेना पडता है।

(प्रमाण दो ही)—प्रमाण द्वारा ज्ञेय (=प्रमेय)पदार्थ स्वरूप ग्रौर पर-रूप (=कल्पना-रहित, कल्पना-युक्त) दो ही प्रकारसे जाने जाते हैं। इनमें पहिला प्रत्यक्ष रहते जाना जाता हैं, दूसरा परोक्ष (ग्र-प्रत्यक्ष) रहते। "प्रत्यक्ष ग्रौर परोक्ष छोड ग्रौर कोई (तीसरा)प्रमेय समव नहीं हैं, इसलिए प्रमेयके (सिर्फ) दो होनेके कारण प्रमाण भी दो ही होते हैं। दो तरहके प्रमेयोके देखनेसे (प्रमाणोकी) सख्याको (यढाकर) तीन या (घटाकर) एक करना भी गलत है।"

- (c) अनुमानके सेद—कणाद, ग्रक्षपादने ग्रनुमानको एक ही माना था, इसलिए ग्रपने पूर्ववर्ती "ऋषियो"के पदपर चलते हुए प्रशस्तपाद जैसे थोडेसे ग्रपवादोके साथ ग्राज तक ब्राह्मण नैयायिक उसे एकही मानते ग्रा रहे हैं। ग्रनुमानके स्वार्थ-ग्रनुमान, परार्थ-ग्रनुमान ये दो भेद पहिलेपहिल ग्राचार्य दिग्नागने किया। दो प्रकारके ग्रनुमानोमे स्वार्थ-ग्रनुमान वह ग्रनुमान है, जिसमे तीन प्रकारके हेतुग्रों (—िलंगो, चिह्नो, धूम ग्रादि) से किसी प्रमेयका ज्ञान ग्रपने लिए (—स्वार्थ) किया जाता है। परार्थानुमानमें उन्ही तीन प्रकारके हेतुग्रों द्वारा दूसरेके लिए (—परार्थ) प्रमेयका ज्ञान कराया जाता है।
- (d) हेतु (=लिंग) धर्म—पदार्थ (=प्रमेय)के जिस धर्मको हम देखकर कल्पना द्वारा उसके अस्तित्वका अनुमान करते हैं, वह हेतु है। अथवा "पक्ष (=आग)का धर्म हेतु है, जो कि पक्ष (=आग)के अश (=धर्म, धूम)से व्याप्त है।"

"हेतु सिर्फ तीन तरहके होते हैं" — कार्य-हेतु, स्वभाव-हेतु, श्रौर श्रनुपलिध-हेतु । हम किसी पदार्थका श्रनुमान करते हैं उसके कार्यसे — "पहाडमें श्राग है घुश्राँ होनेसे" । यहाँ घुश्राँ श्रागका कार्य है, इस तरह

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० ३।६३, ६४ वर्मोत्तर (न्यायविन्दु, पृ० ४२) <sup>१</sup>देखो, न्यायविन्दु २।३ <sup>१</sup>प्र० वा० १।३ <sup>१</sup>वहीं

कार्यसे उसके कारण (=याग)का हम ग्रनुमान करते है। इसलिए "धुर्यां होनेसे" यह हेतु कार्य-हेतु है।

"यह सामनेकी वस्तु वृक्ष है, जीजम होनेसे" यहां "जीजम होनेसे" हेतु दिया गया है। वृक्ष सारे जीजमोका स्वभाव (=स्व-स्प) है, सामनेकी वस्तुको यदि हम जीजम समक्षते हैं, तो उसे इस स्वभाव-हेतुके कारण वृक्ष भी मानना पड़ेगा।

"मेजपर गिलास नहीं है", "उपलिब्ध-योग्य स्वरूपवाली होनेपर भी उसकी उपलिब्ब न होनेसे"। यह अनुपलिब्ध हेतुका उदाहरण हैं। गिलास ऐसी वस्तु हैं, जो कि वहाँ होनेपर दिखाई देगा, उसके न दिखाई देने (उपलिब्ध न होने)का मतलव है, कि वह मेजपर नहीं हैं। गिलामकी अनुपलिब्ध यहाँ हेतु वनकर उसके न होनेको सिद्ध करती हैं।

यनुमानसे किसी वातको सिद्ध करनेके लिए कार्य-, स्वभाव-, यनुप-लिंघके रूपमे तीन प्रकारके हेतु इसीलिए होते हैं, क्योकि हेनुवाले इन धर्मोंके बिना धर्मी (=साध्य, ग्राग) कभी नहीं होता—इस धर्मका धर्मीके साथ ग्र-विनाभाव सवध है। हम जानते हैं "जहाँ धुग्राँ होता है वहाँ ग्राग जरूर रहती हैं", "जो जो शीशम है वह वृक्ष जरूर होता हैं", "ग्राँखमें दिखाई पडनेवाला गिलास होनेपर जरूर दिखाई देता है, न दिखाई देनेका मतलव हैं नहीं होना।"

(९) मन श्रीर शरीर (क) एक दूसरेपर श्राश्वित—मन श्रीर गरीर श्रलग है या एक ही है, इसपर भी धर्मकी तिने ग्रपने विचार प्रकर्ट किए हैं। वौद्ध-दर्शनके वारेमे लिखते हुए हम पहिले वतला चुके है, श्रीर श्रागे भी वतलायेगे, कि वौद्ध श्रात्माको नहीं मानते, उसकी जगह वह चित्त, मन श्रीर विज्ञानको मानते हैं, जो तीनोही पर्याय है। मन शरीर नहीं हैं, किन्तु साय ही "मन कायाके श्राश्रित हैं।" इन्द्रियाँ काया (=गरीर) में होती हैं, यह हम जानते हैं, श्रीर "यद्यपि इन्द्रियोके विना वृद्धि (=मन, जान)

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> प्र० वा० २।४३

नहीं होता, साथ ही इन्द्रियाँ भी बुद्धिके विना नहीं होती, इस तरह दोनों (== इन्द्रियाँ और बुद्धि) अन्योन्य == हेतुक (== एक दूसरेपर निर्भर है), और इससे (मन और काया)का अन्योन्य-हेतुक होना (सिद्ध है)"।

(ख) मन शरीर नहीं—मन ग्रीर गरीरका इस तरह एक दूसरेपर ग्राश्रित होना—दोनोमे ग्रविनामाव सवध होना—हमे इस परिणामपर पहुँचाता है, कि मन शरीरसे सर्वथा भिन्न तत्त्व नहीं है, वह शरीरका ही एक ग्रश है; ग्रथवा मन ग्रीर शरीर दोनो उन्हीं भौतिक तत्त्वोके विकास है, ग्रत तत्त्वत उनमें कोई भेद नही—भूतसे ही चैतन्य है, जो चैतन्य है वह भूत है। धर्मकीर्त्त ग्रन्य बौद्ध दार्गनिकोकी भाँति भूतचैतन्यवाद (भौतिकवाद या जडवाद)का खडन करते हुए कहते हैं—"प्राण= ग्रपान (=श्वास-प्रव्वास), इन्द्रियां ग्रीर बुद्ध (=मन)की उत्पत्ति ग्रपनेसे समानता रखनेवाले (=सजातीय) पूर्वके कारणके विना केवल शरीरसे ही नहीं होती। यदि इस तरहकी उत्पत्ति (=जन्मग्रहण) होती, तो (प्राण-ग्रपान-इन्द्रिय-बुद्धिवाले शरीरसे उत्पन्न होनेका) नियम न रहता (ग्रीर जिस किसी भूतसे जीवन=प्राण ग्रपान-इन्द्रिय-बुद्धिवाला शरीर उन्पन्न होता)।"

जीवनवाले वीजसे ही दूसरे जीवनकी उत्पत्ति होती है, यह भी इस वातकी दलील है, कि मन (=चैतना) केवल भूतोकी उपज नही है। कही-कही जीवन-वीजके विना भी जीवन उत्पन्न होता दिखाई देता है, जैसे कि वर्षामे क्षुद्रकीट; इसका उत्तर देते हुए धर्मकीर्त्त कहते हैं—

"पृथिवी श्रादिका ऐसा कोई ग्रग नहीं है, जहाँ स्वेदज ग्रादि जन्तु न पैदा होते हो, इससे मालूम होता है, सब (भूतसे उत्पन्न होती दिखाई देनेवाली वस्तुएँ) बीजात्मक है।"

"यदि अपने सजातीय (जीवनमुक्त कारण)के विना इन्द्रिय आदिकी उत्पत्ति मानी जाय, तो जैसे एक (जगहके भूत जीवनके रूपमे) परिणत

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० २।३५ <sup>२</sup> वहीं २।३७

हो जाते हैं, उसी तरह सभी (भृत परिणत हो जाने चाहिए), क्योंकि (पहिले जीवन-जून्य होनेसे सभी) एकसे हैं, (लेकिन हर ककड और डलेको सजीव ग्रादमीके रूपमे परिणत होते नहीं देखा जाता)।"

"वत्ती (तेल) ग्रादिकी भाँति (कफ, पित्त ग्रादि) दोपो द्वारा देह विगुण (=मृत) हो जाता है—यह कहना ठीक नहीं, ऐसा होता तो मरनेके वाद भी (कफ, पित्त ग्रादि) दोपोका गमन हो जाता है (फिर तो दोपोके गमनसे विगुणता हट जानेके कारण मृतकको) फिर जी जाना चाहिए।

"यदि कहो (जलाकर) श्रागके निवृत्त (=शान्त) हो जानेपर भी काष्ठके विकार (=कोयले या राख)की निवृत्ति (पहिले काष्ठके रूपमे परिणति) नहीं होती, उसी तरह (मृत गरीरकी भी कफ ग्रादिके शान्त होनेपर भी सजीव गरीरके रूपमे) परिणति नहीं होती—यह कहना ठीक नहीं, क्योंकि चिकित्साके प्रयोगसे (जब दोपोको हटाया जाता है, तो गरीर प्रकृतिस्थ हो जाता है किन्तु यह गरीरके मजीव होते ही होते)।

"(दोपोसे होनेवाले विकारोकी निवृत्ति या ग्रनिवृत्ति सभी जगह एकसी नही है) कोई वस्तु कही-कही न लीटने देनेवाले (=ग्रनिवर्त्य) विकारकी जनक (=उत्पादक) होती है, जैने ग्राग काण्डके वारेमें (ग्रनिवर्त्य विकारकी जनक) है; ग्रीर कही उलटा (=निवर्त्य विकारजनक) है, जैसे (वही ग्राग) सुवर्णमें। पहिले (काप्डकी ग्राग)का थोडा भी विकार (=काला ग्रादि पड जाना) ग्रनिवर्त्य (= लीटाया जानेवाला) है। (किन्तु दूसरे सोना-ग्रागमें जो) लीटाया जा सकनेवाला (=प्रत्यानेय) विकार है, वह फिर (पूर्ववत् पिछले) ठोस मोनेकी तरह हो सकता है।

"(जो कुछ) असाध्य कहा जाता है, (वह रोगो श्रीर मृत्युके कारण कफ श्रादि दोपोके) निवारक (श्रीपघो)के दुर्लभ होनेसे प्रथवा श्रायुकी

१ प्र० वा० २१३८

क्षयकी वजहसे (कहा जाता है)। यदि (भौतिकवादियोंके मतानुसार) केवल (भौतिक दोप ही मृत्युके कारण हो) तो (ऐसे दोपोका हटाना) असाध्य नहीं हो सकता।

"(माना जाता है कि साँप काटनेपर जब तक जीवन रहता है, तब तक विप सारे गरीरमे फैलता जाता है, किन्तु शरीरके निर्जीव हो जानेपर विप काटे स्थानपर जमा हो जाता है; इस तरह तो यदि भूत ही चेतना होती, तो (गरीरके) मर जानेपर विप ग्रादिके (शरीरके ग्रन्थ स्थानोसे हटकर एक स्थानपर) जमा होनेसे (गरीरके वाकी स्थानो) ग्रथवा कटे (स्थान)के काट डालनेसे (वाकी गरीरमे निर्जीवतारूपी) विकारके हेतु (=विप)के हट जानेसे वह (शरीर) क्यो नहीं साँस लेने लगता ? (इससे पता लगता है कि चेतना भूत ही नहीं है, विल्क उससे भिन्न वस्तु है; यद्यपि दोनों एक दूसरेके ग्राश्रित होनेसे ग्रलग-ग्रलग नहीं रह सकते)।

"(भूतसे चेतनाकी उत्पत्ति माननेपर भूत उपादान श्रीर चेतना उपादेय हुई फिर) उपादान (=शरीर)के विकारके विना उपादेय (=चेतना)मे विकार नहीं किया जा सकता, जैसे कि मिट्टीमें विकार विना (मिट्टीके वने) कसोरे श्रादिमें (विकार नहीं किया जा सकता)। किसी वस्तुके विकार-युक्त हुए विना जो पदार्थ विकारवान् होता है, वह वस्तु उस (पदार्थ)का उपादान नहीं (हो सकती); जैसे कि (एकके विकारके विना दूसरी विकार-युक्त होनेवाली) गाय श्रीर नीलगायमें (एक दूसरेका उपादान नहीं हो सकती); इसी तरह मन श्रीर शरीरकी भी (वात है, दोनोमेसे एकके विकार-युक्त हुए विना भी दूसरेमें विकार देखा जाता है)।"

(ग) सनका स्वरूप—"स्वभावसे मन प्रभास्वर (=निर्विकार)है, (उसमे पाए जानेवाले) मल ग्रागन्तुक (ग्राकाशमे ग्रन्धकार, कुहरा ग्रादिकी भाँति ग्रपनेसे भिन्न) है।"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० २।५४-६२ वहीं २।२०८

## ४--- दूसरे दाशेनिकोंका खंडन

धर्मकी तिने प्रपने प्रथ प्रमाण-वात्तिकमे श्रपने दार्गनिक सिद्धान्तोका समर्थन ग्रीर प्रतिपादन ही नहीं किया है, विल्क उन्होंने श्रपने समय तककी हिन्दू दार्गनिक प्रगतिकी ग्रालोचना भी की है। जिन दार्गनिकोंके ग्रयोको सामने रखकर उन्होंने यह ग्रालोचना की है, उनमे उद्योतकर ग्रीर कुमारिल जैसे प्रमुख ब्राह्मण दार्गनिक भी है। हमने पुनरुक्ति ग्रीर ग्रय-विस्तारके डरसे उनके वारेमे ग्रलग नहीं लिखा, किन्तु यहाँ वर्मकी तिकी ग्रालोचनासे उनके विचारोको हम जान सकते है।

- (१) नित्यवादियोका सामान्यरूपसे खंडन—पहिले हम उन सिद्धान्तोको ले रहे है, जिन्हे एकसे ग्रधिक दार्गनिक सम्प्रदाय मानते है।
- (क) नित्यवादका खंडन—ग्रनित्यवाद (=क्षणिकवाद)का घोर पक्षपाती होनेसे वौद्धवर्णन नित्यवादका जवदंस्त विरोघी हैं। भारतके वाकी सारे ही दार्शनिक किसी-न-किसी रूपमे नित्यवादको मानते हैं, जैन ग्रीर मीमासक जैसे ग्रात्मवादी ही नहीं चार्वाक जैसे भौतिकवादी भी भूतके सूक्ष्मतम ग्रवयवको क्षणिक (=ग्रनित्य)कहनेके लिए तैयार नहीं ये जैसे कि पिछली सदी तकके यूरोपके यान्त्रिक भौतिकवादी विश्वकी मूलईटो—परमाणुग्रो—को क्षणिक कहनेके लिए तैयार न थे।

दिग्नाग कहते हैं — "कारण (स्वय) विकारको प्राप्त होकर ही दूसरी (चीज)का कारण हो सकता है।" धर्मकीर्तिने कहा— "जिसके होनेके वाद जिस (वस्तु)का जन्म होता है, ग्रथवा (जिसके) विकारयुक्त होनेपर (दूसरी वस्तु)मे विकार होता है, उसे उस (पीछेवाली वस्तु)का कारण कहते है।"

इस प्रकार कारण वही हो सकता है, जिसमें विकार हो मकता है। "नित्य (वस्तु)मे यह (वात) नही हो सकती, श्रत. ईश्वर श्रादि (जो नित्य

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> "कारण विकृति गच्छज्जायतेऽन्यस्य कारणम्"।

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup>प्र० वा० २।१८१-८२

पदार्थ) है, उनसे (कोई वस्तु) उत्पन्न नही हो सकती।"

"जिसे ग्रनित्य नहीं कहा जा सकता, वह किसी (चीज)का हेतु नहीं हो सकता। (नित्यवादी) विद्वान् उसी (स्वरूप)को नित्य कहते हैं जो स्वभाव (=स्वरूप) विनष्ट नहीं होता।"

यह भी बतला चुके हैं कि धर्मकीित परार्थ-सत् उसी वस्तुको मानते हैं, जो कि अर्थवाली (=सार्थक) िकया (करने)में समर्थ हो। नित्यमें विकारका सर्वथा श्रभाव होनेसे िकया हो ही नहीं सकती। आत्मा, ईश्वर, इन्द्रिय आदिसे अगोचर हैं, साथ ही वह नित्य होनेके कारण निष्क्रिय भी हैं; इतनेपर भी उनके अस्तित्वकी घोपणा करना यह साहस मात्र हैं।

(ख) श्रात्मवाद्का खंडन-चार्वाक ग्रीर वौद्ध-दर्शनको छोड वाकी सारे भारतीय दर्शन त्रात्माको एक नित्य चेतन पदार्थ मानते है। वौद्ध श्रनात्मवादी है, श्रर्थात् श्रात्माको नही मानते । श्रात्माको न माननेपर भी क्षण-क्षण परिवर्तनशील चेतना-प्रवाह (=विज्ञान-सतित) एकसे दूसरे शरीरसे जुडता (=प्रतिसंधि ग्रहण करता) रहता है, इसे हम पहिले वतला चुके हैं। चेतना (=मन या विज्ञान) सदा कायाश्रित रहता है। जब कि एक गरीरका दूसरे शरीरसे एकदम सम्निकटका सबध नहीं है, मरनेवाला क गरीर भूलोकपर है ग्रीर उसके वादका सजीव वननेवाला ख गरीर मगललोकमें, ऐसी ग्रवस्थामे क शरीरको छोड़ ख शरीर तक पहुँचनेमे वीचकी एक श्रवस्था होगी, जिसमे विज्ञानको कायासे विलकुल स्वतत्र मानना पडेगा, फिर "मन कायाश्रित है"—कहना गलत होगा। इसक उत्तर ब्रीद्ध कह सकते है, कि हम मनको एक नही विलक प्रवाह मानते है, प्रवाहका अर्थ निरन्तर---अ-विच्छित्र चली जाती एक वस्तु नही, विल्क, हर क्षण ग्रपने रूपसे विच्छिन्न-सर्वथा नष्ट-होती, तथा उसके बाद उसी तरहकी किन्तु विलकुल नई चीजका उत्पन्न होना, श्रौर इस.....नष्ट-उत्पत्ति-नष्ट-उत्पत्ति .....से एक विच्छिन्न प्रवाहका

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>वहीं २।१८३ भेवहीं २।२०४

जारी रहना। चेतन-प्रवाह इसी तरहका विच्छिन्न प्रवाह है, वह जीवन-रेखा मालूम होता है, किन्तु है जीवन-विन्दुग्रोकी पाँती। फिर प्रवाहको विच्छिन्न मान लेनेपर "मन कायाश्रित"का मतलव मनके हर एक "विन्दु"को विना कायाके नहीं रहना चाहिए। क गरीर—जो कि स्वय क्षण-क्षण पित्रतंन-शील गरीर-निर्मापक मूल विन्दुग्रो (क्षणो)का विच्छिन्न प्रवाह है—का ग्रन्तिम चित्त-विन्दु नष्ट होता है, उसका उत्तराधिकारी ख गरीरके माय होता है। क गरीर(-प्रवाह)के ग्रन्तिम ग्रीर ख गरीर(-प्रवाह)के ग्रादिम चित्त-विन्दुग्रो (क-चित्त, ख-चित्त)के वीच यदि किसी ग चित्त-विन्दुग्रो (क-चित्त, ख-चित्त)के वीच यदि किसी ग चित्त-विन्दुग्रो माने तव न ग्राक्षेप किया जा सकता है, कि ग चित्त-विन्दु कायाके विना है। इस तरह स्थिर (क्ष्मित्य या चिरस्थायी)नहीं, बिल्क विजलीकी चमकसे भी वहुत तेज गितसे "ग्राँख मिचौनी" करनेवाले चित्त-प्रवाहके (ग्रनात्म तत्त्व)को मानते हुए भी वह एकसे ग्रधिक शरीरो (क्ष्मरीर्म प्रवाहो)में उसका जाना सिद्ध करते हैं।

(a) नित्य श्रात्मा नहीं — श्रात्माको नित्य माननेवाले वैमा मानना सबसे ज़रूरी इस वातके लिए समभते हैं, कि उसके विना वध — जन्म-मरणमें पडकर दु ख भोगना, श्रीर मोक्ष — दु खोंसे छूटकर परम "मुसी" हो विचरण करना — दोनो सभव नहीं। इसपर धर्मकीर्त्त कहते हैं —

"दु खकी उत्पत्तिमें कारण (=कमं) बंध है, (किन्तु) जो नित्य हैं (वह निष्क्रिय हैं इसलिए) वह ऐसा (कारण) कैसे हो सकता है ? दु यकी उत्पत्ति न होनेमें कारण (कमंसे उत्पन्न वधसे) मोक्ष (मुक्त होना) है, जो नित्य है, वह ऐसा (कारण) कैसे हो सकता है ? (वस्तुत) जिमे अ-नित्य (=क्षणिक) नहीं कहा जा सकता, वह किमी (चीज)का कारण नहीं हो सकता। नित्य उस स्वरूपकों कहते हैं, जो कि नष्ट नहीं होता। इस लज्जाजनक दृष्टि (=िनत्यताके सिद्धान्त)को छोटकर उमे (=आत्माको) (अत) अनित्य कहो।"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० २।२०२-२०५

(b) नित्य श्रात्माका विचार (—सत्काय दृष्टि) सारी दुराइ-योंकी जड़—"में सुखी होऊँ या दुखी नहीं होऊँ—यह तृष्णा करते (पुरुप)का जो 'में' ऐसा ख्याल (—वृद्धि) होती है, वहीं सहज श्रात्मवाद (—सत्त्व-दर्शन) है। 'में' ऐसी घारणाके विना कोई श्रात्मामें स्नेह नहीं कर सकता, श्रीर श्रात्मामें (इस तरहके) स्नेहके विना सुखकी कामना करनेवाला वन (कोई गर्भस्थानकी श्रोर) दौड नहीं सकता है।"

''जब तक ग्रात्मा-संबंधी प्रेम नहीं छूटता, तब तक (पुरुष ग्रपनेको) दु खी मानता रहेगा ग्रीर स्वस्थ (चिन्ता-रहित) नहीं हो सकेगा। यद्यपि कोई (ग्रपनेको) मुक्त करनेवाला नहीं हैं, तो भी ('मैं, मेरा', जैसे) भूठे ख्याल (च्यारोप)को हटानेके लिए यत्न करना पड़ता है।"

"यह (क्षणिक मन-, गरीर-प्रवाहसे) भिन्न ग्रात्माका ख्याल है, जिससे उससे उलटे स्वभाव (=वस्तुकी स्थिरता ग्रादि)मे राग (=स्नेह)उत्पन्न होता है।"

"त्रात्माका ख्याल (केवल) मोह, ग्रीर वही सारी वुराइयोकी जड़ (=दोषोका मूल) है।"

"(यह) मोह सत्यकाय दृष्टि (=िनत्य ग्रात्माकी घारणा) है, मोह-मूलक ही सारे मल (=िचत्त-विकार) है।"

चर्मके माननेवालोके लिए भी श्रात्मवाद (ंंसत्काय-दृष्टि) वुरी चीज है, इसे वतलाते हुए कहा हैं—

"जो (नित्य) ग्रात्माको मानता है, उसको "मै" इस तरहका स्नेह (=राग) सदा वना रहता है, स्नेहसे सुखकी तृष्णा करता है, ग्रीर तृष्णा दोषोको ढाँक देती है। (दोषोंके ढाँक जानेसे वहाँ वह गुणोको देखता है, ग्रीर) गुणदर्शी तृष्णा करते हुए 'मेरा (सुख)' ऐसी (चाह करते) उस (की प्राप्ति)के लिए साधनो (=पुनर्जन्म ग्रादि)को ग्रहण करता है।

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> प्र० वा० २।२०१-२ <sup>१</sup> प्र० वा० १।१६४

<sup>&</sup>lt;sup>र</sup> वहीं २।१६१-६२

<sup>&#</sup>x27; र वहीं २।१६६

<sup>&</sup>lt;sup>५</sup>वहीं २।२१३

इस सत्काय-दृष्टिसे जब तक ग्रात्माकी धारणा है, तब तक वह संसार (=भवसागर)में हैं। ग्रात्मा (=भेरा) जब है, तभी पराए (=भन)-का ख्याल, होता हैं। मेरा-परायाका भेद जब (पृरुष)में ग्राता है, तो लेना, छोडना (=राग-द्वेष) होता है, इन्ही (लेने छोडने)से वेषे सारे दोप (=ईर्ष्या ग्रादि) पैदा होते हैं। जो नियमसे ग्रात्मामें स्नेह करता है, वह ग्रात्मीय (=मुख सायनो)से रागरहित नहीं हो सकता।"

"ग्रात्माकी धारणा सर्वथा ग्रपने (व्यक्तित्वमें) स्नेहको दृढ करती है। ग्रात्मीयोके प्रति स्नेहका बीज (जब मौजूद है, तो वह दोपोको) वैसा ही कायम रखेगा।"

"(वस्तुत ग्रात्मा नही नैरात्म्य ही है,) किन्तु नैरात्म्यमे जव (गलतीसे) ग्रात्म-स्नेह हो गया, तो उससे (=ग्रात्मस्नेहसे कि जिसे वह ग्रात्मीय सुख ग्रादिकी चीज समभता है, उसमें) जितना भी लाभ हो, उसके ग्रनुसार किया-परायण होता है। (—वडा लाभ न होनेपर छोटे लाभको भी हासिल क्रनेसे वाज नहीं ग्राता,-जैसे) मत्तकामिनी (=मत्त-गजगामिनी सुन्दरी)के न मिलनेपर (कामुक पुरुप) पशुमें भी कामतृष्ति करता है।"

इस प्रकार नित्य ग्रात्मा युक्तिसे सिद्ध नहीं हो सकता है, ग्रीर धर्म, परलोक, मृक्तिमें भी उसके माननेसे बाधा ही होती है।

(ग) ईश्वर-खंडन--ईश्वरवादी ईश्वरको नित्य ग्रीर जगत्का कर्ता मानते हैं । धर्मकीत्ति ईश्वरके ग्रस्तित्वका खडन करते हुए कहते हैं--

"जैसे (स्वरूपसे) वह (ईग्वर जगत्की सृष्टिके वक्त) कारण वस्तु है, वैसे ही (स्वभावसे सृष्टि करनेसे पहिले) वह अन्कारण भी था। (ग्रासिर स्वरूप एकरस होनेसे दोनो अवस्थामे उसमे भेद नहीं हो सकता फिर) जब वह कारण (माना गया, उसी वक्त) किस (वजह)से (वैसा) माना गया (ग्रीर) अन्कारण नहीं माना गया ?

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>प्र० वा० २।२१७-२२० <sup>२</sup>वहीं २।२३४-२३६ <sup>९</sup>वहीं २।२३३

"(कारक ग्रीर ग्रकारक दोनो ग्रवस्थाग्रोमे एकरस रहनेवाला ईश्वर जब कारण कहा जाता है, तो प्रव्न होता है—) राम (के शरीर)मे शस्त्रके लगनेसे घाव ग्रीर ग्रीपथके लगनेसे घाव-भरना (देखा जाता है), शस्त्र ग्रीर ग्रीपथ क्षणिक होनेसे किया कर सकते है, इसलिए उनके लिए यह सम्भव है; किन्तु यदि (नित्य ग्रतएव निष्क्रिय ईश्वरको कारक मानते हो, तो किया ग्रादि) सवध-रहित ठूँठमे ही क्यो न विश्वकी कारणता मान लेते?

"(यदि कहो कि ईश्वरके सृष्टिके कारक होनेकी अवस्थासे अकारक अवस्थामे विशेषता होती है, तो प्रश्न होगा—ऐसा होनेमे उसके स्वरूपमे परिवर्तन हो जायगा, क्योंकि) स्वरूपमे परिवर्तन हुए विना (वह कारक नहीं हो सकता, और नित्य होनेसे) वह कोई व्यापार (=किया) नहीं कर सकता। और (साथ ही) जो नित्य है, वह तो अलग नहीं (सदा वहाँ मौजूद) है, (फिर उसकी सृष्टि-रचना-सवधी) सामर्थ्यके वारेमे यह समक्षना मुश्किल है (कि सदा अपनी उसी सामर्थ्यके रहते भी वह उसे एक समय ही प्रदर्शित कर सकता है, दूसरे समय नहीं)।

"जिन (कारणो) के होनेपर ही जो (कार्य) होता है, उन (कारणो) से अन्यको उस (कार्य) का कारण माननेपर (कारण ढूँढते वक्त ईश्वर तक ही जाकर थम जाना नहीं पडेगा, विल्क) सर्वत्र कारणोका खातमा ही नहीं होगा (ईश्वरके आगे भी और तथा उससे आगे और....कारण ढूँढने पडेगे।)

"(कारण वही होता है, जिसके स्वरूपमे कार्यके उत्पादनके समय परिवर्तन होता है) भूमि ग्रादि ग्रकुर पैदा करनेमें कारण ग्रपने स्वरूप-परिवर्तन करते हुए होते हैं; क्योंकि उन (=भूमि ग्रादि)के सस्कारसे ग्रकुरमें विशेषता देखते हैं। (ईश्वर ग्रपने स्वरूपमे परिवर्तन किए विना कारण नहीं वन सकता, ग्रौर स्वरूप-परिवर्तन करनेपर वह नित्य नहीं रह सकता)।"

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० २।२१-२४

ईश्वरवादी ईब्वर सिद्ध करनेके लिए इसे एक जवदंस्त युक्ति समभते हैं—सिन्नवेश (=खास श्राकार-प्रकार)की वस्तुको देखनेपर कर्त्ताका श्रनुमान होता है, जैसे सिन्नवेशवाले घडेको देखकर उमके कर्त्ता कुम्हारका श्रनुमान होता है। इसका उत्तर देते हुए धर्मकीर्त्त कहते हैं—

"किसी वस्तु (=घट)के वारेमें (पुरुपकी उपस्थितिमें सिन्नवेधका होना यदि) प्रसिद्ध हैं, तो उसके एकसे शब्द (=सिन्नवेध पुरुपपूर्वक होता है)की समानतासे (कुम्हारकी तरह ईव्वरका) अनुमान करना ठीक नहीं, जैसे कि (एक जगह कहीं) पीले रगवाले धुएँको देखकर आपने आगका अनुमान किया, और फिर सभी जगह पीले रगको देखकर आगका अनुमान करते चले। यदि ऐसा न माने तव तो चूँकि कुम्हारने मिट्टीके किसी घडे आदिको वनाया, इसलिए दीमकोके 'टीले'को कुम्हारकी हीं कृति सिद्ध करना होगा।"

पहिले सामग्रीकारणवादके वारेमे कहते वक्त धर्मकीर्ति वतर्ला चुके है, कि कोई एक वस्तु कार्यको नही उत्पादन करती, ग्रनेक वस्तु मिलकर श्रयीत् कारण-सामग्री कार्य करनेमे समर्थ होती है।

(२) न्याय-वैशेषिक खंडन—वैशेषिक ग्रीर न्याय-दर्शनमें जगत्को वाहरसे परिवर्तनशील मानते हुए, यूनानी दार्शनिको—खामकर ग्ररस्तूके दर्शन—का ग्रनुसरण करते हुए, वाहरी परिवर्तनके भीतर नित्य एक रस तत्वो—चेतन ग्रीर जड मूल तत्त्वोको सिद्ध करनेकी कोशिश की गर्ड है। वौद्धदर्शन ग्रपवादरहित क्षणिकताके ग्रटल सर्वव्यापी नियमको स्वीकार करते हुए किसी स्थिरता-साधक सिद्धान्तको माननेके लिए तैयार नहीं था; इसीलिए हम प्रमाणवात्तिकमे धर्मकीतिको मुख्यत ऐसे सिद्धान्तोका जवदंस्त खडन करते देखते हैं। वैशेषिकने स्थिरवादी सिद्धान्तके ग्रनुसार ग्रपने द्रव्य, गृण, कर्म, सामान्य, विशेष, समवाय—छै पदार्थोको स्वीकृत किया है, इनमे कर्म ग्रीर विशेष ही है जिनके माननेमे वौद्धोको ग्रानाकानी

<sup>&#</sup>x27;वही २।१२, १३

नहीं हो सकती थी, क्योंकि कर्म या किया क्षणिकवादका ही साकार— परमार्थसत्—स्वरूप है श्रीर हेंतु-सामग्री तथा श्रपोह (जिसके वारेमें श्रागे शब्दप्रमाणपर वहस करते वक्त लिखेगे)के सिद्धान्तोको माननेवाले होनेसे विशेषको भी वह स्वीकार कर लेते थे। वाकी द्रव्य, गुण, सामान्य, सम-वायको वह कल्पनापर निर्मर व्यवहारसत्के तौरपर ही मान सकते थे।

(क) द्रव्य गुण श्रादिका खंडन वीद्योकी परमार्थसत् श्रीर व्यहारसत्की परिभाषाके वारेमे पहिले कहा जा चुका है, उसमे परमार्थ सत्की कसौटी उन्होने--- अर्थिकया---को रखा है। विश्वमे जो कुछ वस्तु सत् है, वह ग्रर्थ-िकयासे व्याप्त है जो ग्रर्थिकयाकारी नहीं है, वह वस्तु सत् (=परमार्थसत्) नही हो सकती। विश्व और उसकी "वस्तुग्री"के वारेमें ऐसा विचार रखते हुए वह वस्तुत "वस्तु"को ही नही मान सकते थे; क्योंकि "वस्तु"से साधारण जनके मनमें स्थिर पदार्थका ख्याल ग्राता है; इसीलिए वौद्ध दार्शनिकोने वस्तुके स्थानमे "धर्म" या "भाव" शब्दका ग्रविक प्रयोग करना चाहा है। "धर्म"को मजहव या मजहवी स्थिर-सत्यके श्रर्थमें नही, विलक विच्छिन्न प्रवाहके उन विन्दुग्रोके श्रर्थमें लिया है, जो क्षण-क्षण नष्ट और उत्पन्न होते वस्तुके ग्राकारमें हमें दिखलाई पडते हैं। "भाव" (=होना)को वह इसलिए पसन्द करते है, क्योकि वस्तु-स्थिति हमें "हैं"का नही विलक "होने"का पता देती है--विश्व स्थिर तत्त्वोका समूह नही है कि हम "है"का प्रयोग करे, विलक वह उन घटनाग्रोका समूह है जो प्रतिक्षण घटित हो रही है। वैशेषिककी द्रव्य, गुणकी कल्पना भावके पीछे छिपे विच्छिन्न-प्रवाहवाले विचारके विरुद्ध है।

वैगेषिकका कहना है—द्रव्य श्रीर गुण दो चीजें (पदार्थ) है, जिनमें गुण वह है, जो सदा किसीके श्राधारपर रहता है, गधको हमेशा हम पृथिवी (तत्त्व) के श्राधारपर देखते है, रसको जल (तत्त्व) के श्राधारपर । उसी तरह जहाँ-जहाँ हम द्रव्य देखते है, वहाँ-वहाँ उसके श्राधेय—गुण—भी पाए जाते है, जहाँ-जहाँ पृथ्वी (तत्त्व) मिलता है, वहाँ-वहाँ उसका श्राधेय गुण गध भी मिलता है। इस तरह गुणके लिए कोई श्राधार होना चाहिए, यह

ख्याल हमें द्रव्यकी सत्ता स्वीकार करनेके लिए मजबूर करता है, श्रीर द्रव्य सदा अपने आधेय गुणके साथ रहता है, यह ख्याल हमें गुणकी सत्ताकों स्वीकार करनेके लिए मजबूर करता है। बौद्धोका कहना है—प्रकृति इम द्रव्य गुणके भेदको नहीं जानती, यह तो हम समभनेकी आसानीके लिए अलग करके कहते हैं, जिस तरह प्रकृति दस आमोमेंसे एकको पहिला, एकको दूसरा इस तरह नबर देकर हमारे सामने उपस्थित नहीं करती, हर एक आम एक दूसरेसे भिन्न है—वस वह इतना ही जानती है। "भाव प्रतिक्षण विनष्ट हो रहें हैं, भावोंके प्रवाहकी उस तरहकी (प्रतिक्षण विनाशसे युक्त) उत्पत्तिसे (सिद्ध होता है, कि यह उत्पत्ति सदा) स-हेनुक (—कारण या पूर्ववर्त्ती भावके होनेपर)होती है, इससे आश्रय (—आधार है, सिर्फ इसी अर्थमें लेना चाहिए कि हर एक भावकी उत्पत्तिके पहिले भाव-प्रवाह मौजूद रहता) है, इससे भिन्न अर्थमें (आश्रय, आधार या द्रव्यका मानना) अ-युक्त है।"

जैसे जलका आधार घडेको मानते है, उसी तरह गधका आघार पृथिवी (-सत्व) है, यह कहना गलत है "जल आदिके लिए आधार (की जरुरत) हो सकती है, क्योंकि (गतिशील जलके) गमनका (घडेसे) प्रतिवध होता है। गुण, सामान्य (=जाति) और कर्म (तो तुम्हारे मतमे गनिरिहत हो द्रव्यके भीतर रहते है, फिर ऐसे) गतिहीनोको आधार लेकर क्या करना है ?"

इस तरह श्राधारकी कल्पना गलत सावित होनेपर श्राधेय गुण श्रादिका पृथक पदार्थ होना भी गलत स्याल है। गुण सदा द्रव्यमे रहना है, श्रश्रांत् दोनोके बीच समवाय (=िनत्य) सवध है, तथा द्रव्य गुणका समवायी (=िनत्य सबध रखनेवाला) कारण है, यह नमवाय श्रीर नमवायी-कारणका ख्याल भी पूर्व-खडित द्रव्य-गुणकी कल्पनापर श्राधारित होनेने गलत है।

१प्र० वा० २।६७

रेप्र० वा० शहन

(ख) सामान्यका खंडन—गाये करोडो है, जब हम उनकी भूत, वर्त-मान, भविष्यकी व्यक्तियोपर विचार करते हैं, तो वह अनिगतत मालूम होती हैं। इन अनिगत गाय-व्यक्तियोमे एक वात हम सदा पाते हैं, वह है गायपन (=गोत्व), जो गाय व्यक्तियोके मरते रहनेपर भी हर नई उत्पन्न गायमें पाया जाता है। अनेक व्यक्तियोमें एकसा पाया जानेवाला यह पदार्थ सामान्य या जाति है, जो नित्य—सर्वकालीन—हैं। यह है सामान्यको सिद्ध करनेमे वैशेषिककी युक्ति, जिसके वारेमे पहिले लिख चुकनेपर भी प्रकरणके समभनेमे आसानीके लिए हमे यहाँ फिर कहना पडा है।

श्रनुमानके प्रकरणमें धर्मकीति कह चुके है, कि सामान्य श्रनुमानका विषय है, साथ ही सामान्य वस्तु-सत् नही विषक कल्पनापर निर्भर है। इस तरह जहाँ तक व्यवहारका सबध है, उसके माननेसे वह इन्कार नही करते इसीलिए वह कहते हैं—

"वाहरी ग्रर्थ (=पदार्थ) की ग्रपेक्षाके विना जैसे (ग्रर्थ, पदार्थमे) उसे वाचक मान वक्ता जिस शब्दको नियत करते हैं, वह शब्द वैसा (ही) वाचक होता हैं।

"(एक स्त्रीके लिए भी सस्कृतमे बहुवचन)दारा, (छ. नगरोके बहु-वचनवाले अर्थके लिए सस्कृतमें एक वचन) षण्णगरी (छ नगरी) कहा जाता है, जैसे (शब्द-रूपो)मे एक वचन और बहुवचनकी व्यवस्थाका क्या कारण हैं-? अथवा (सामान्य अनेक व्यक्तियोमे एक होता है, आकाश तो ख सिर्फ एक है फिर) खका स्वभाव खपन (=आकाशपन) यह सामान्य क्यो माना जाता है ?"

इसका ग्रर्थं यही है, शब्दोंके प्रयोगमें वस्तुकी पर्वाह नहीं करके वक्ता वहुत जगह स्वतत्रता दिखलाते हैं, गायपन ग्रादि इसी तरहकी उनकी "स्वतत्र" कल्पना है, जिसके ऊपर वस्तुस्थितिका फैसला करना गलत होगा।

<sup>&</sup>quot;(सर्वथा एक दूसरेसे) भिन्नता रखनेवाले भावो (=वस्तुम्रो)को

१प्र० वा० श६८, ६६

लेकर जो एक ग्रर्थ (=गायपन) जतलानेवाली (बुद्धि = ान पैदा होती है, जिस) के द्वारा उन (भावो) का (वास्तविक) रूप टॅंक (=मवृत हो) जाता है, (इसलिए) ऐसे जानको संवृति (=वास्तविकताको टॉंकनेवाली) कहते है।

"ऐसी संवृतिसे (भावो=गायो )का नानापन ढँक गया है (इसीलिए) भाव (=गाये ग्रापसमे) स्वय भिन्नता रखते हुए (भी) किसी (कल्पित) रूपसे ग्रभिन्नता रखनेवालेसे जान पडते हैं।

"उसी (सवृति या कल्पनावाली दुद्धि) के ग्रिभिप्रायको लेकर सामान्यको सत् कहा जाता है, क्यों कि परमार्थमे वह ग्र-मत् (ग्रीर) उस (सवृति वुद्धि) के द्वारा कल्पित है।"

गायपन एक वस्तु सत् है, जो सभी गाय-व्यक्तियोमे है, यह रयाल गलत है, क्योकि---

"व्यक्तियाँ (भिन्न-भिन्न गाये एक दूसरेमे) अनुगत नहीं है, (श्रीर) न उन (भिन्न गाय व्यक्तियों) में (कोई) अनुगत होनेवाला (पदार्थ) दीख पड़ता है (,जो दीखती है, वह भिन्न-भिन्न गाय-व्यक्तियाँ है)। ज्ञानसे अभिन्न (यह सामान्य) कैसे (एकसे) दूसरे पदार्थको प्राप्त हो सकता है ?

"इसलिए (ग्रनेक) पदार्थोमे एकरूपता (=मामान्य)का ग्रहण भूठी कल्पना है, इस (भूठी कल्पना)का मूल (व्यक्तियोका) पारस्परिक भेद हैं, जिसके लिए (गीत्व ग्रादि) सज्ञा (=गव्दका प्रयोग होता) है।"

"यदि (सज्ञांग्रो जन्दो द्वारा पदार्थोंका) भेद (मालूम होता है, तो इतना ही तो जन्दोका प्रयोजन है, फिर) वहाँ मामान्य या किसी दूसरी (चीजकी कल्पनासे) तुम्हे क्या (लेना) है ?"

वस्तुत गायपन श्रादि सामान्यवाची शब्द विद्वानोने व्यवहारके सुभीतेके लिए बनाए हैं।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>प्र० वा० १।७०-७२ विहीं १।६६

"एक (तरहके) कार्य (करनेवाले) भावो (= 'वस्तुस्रो')में उनके कार्योके जतलानेके लिए भेद करनेवाली सज्ञा (की ज़रूरत होती है, जैसे दूच तथा श्रम देना श्रादि कियाग्रोको करनवाली गायोमे उनके कार्योके जतलानके लिए भेद करनेवाजी सज्ञाकी; किन्तु गाय-व्यक्तियोके श्रनगिनत होनेसे हर व्यक्तिकी श्रलग-श्रलग सज्ञा रखनेपर नाम) वहुत वढ जाता (वह) हो भी नही सकता था, श्रीर (प्रयास) फजूल भी होता, इसलिए (व्यवहार कुशल) वृद्धोने उस (गायवाले) कार्यसे फर्क करनेके विचारसे एक शब्द (=गाय नाम) प्रयुक्त किया।"

फिर प्रश्न होता है, सामान्य (=गायपन) जिसे नित्य कहते हो, वह एक-देशी है या सर्वव्यापी ? यदि कहो वह एकदेशी अर्थात् अपनेसे सवध रखनेवाली गाय-व्यक्तियोमें ही रहता है, तो—

"(एक गायमे स्थित सामान्य उस व्यक्तिके मरने तथा दूसरी गायने उत्पन्न होनेपर एकसे दूसरेमे) न जाता है, श्रीर न उस (व्यक्तिकी उत्पत्ति वाले देश)में (पहिलेसे) था (,क्योंकि वह सिर्फ व्यक्तियोमें ही रहता है) ग्रीर (व्यक्तिकी उत्पत्तिके) पीछे (तो जरूर) है, (क्योंकि सामान्यने विना व्यक्ति हो नहीं सकती); यदि (सामान्यको) श्रशवाला (मानते हो, जिसमे कि उसका एक श्रशः छोर पहिली व्यक्तिसे श्रीर दूसरा पीह उत्पन्न होनेवाली व्यक्तिसे सबद्ध हो)। श्रीर (श्रशरहित माननेपर यह नहीं कह सकते कि वह) पहिलेके (उत्पन्न होकर नष्ट होते) श्राधारके छोडता है (क्योंकि ऐसा माननेपर देश-कालके श्रन्तरको नित्य सामान्य जब पार करेगा, उस वक्त उसे व्यक्तिसे श्रलग भी मानना पडेगा, इस प्रकार वेचारे सामान्यवादीके लिए) मुसीबतोका श्रन्त नहीं।

"दूसरी जगह वर्त्तमान (सामान्य)का अपने स्थानसे विना हिले उर (पहिले स्थान)से दूसरे स्थानमे जन्मनेवाले (पिंड)मे मौजूद होना युक्ति युक्त बात नहीं हैं।

१ प्र० वा० १।१३६-१४०

"जिस (देश)मे वह भाव (=खास गाय) वर्तमान है, उस (देश=स्यान)से (सामान्य गायपन) सबद्ध भी नहीं होता (क्योंकि तुम मानते हो कि सामान्य देशमें नहीं व्यक्तिमें रहता है), श्रीर (फिर कहते हो, देशमें रहनेपर भी उस) देशवाले (पदार्थ—गाय-व्यक्ति)में व्याप्त होता है, यह तो कोई भारी चमत्कार सा है।!

"यदि सामान्यको (एक देशी नहीं) सर्वन्यापी (सर्वज्ञ) मानते हो, तो एक जगह एक गाय-न्यक्ति द्वारा न्यक्त कर दिए जानेपर उमे सर्वत्र दिखाई देना चाहिए, (क्योंकि सर्वन्यापी सामान्यमे) भेद न होने (=एक होने)से न्यक्तिकी श्रपेक्षा नहीं।

"(और ऊपरकी वातसे यह भी सिद्ध होता है, कि गायपन सामान्य सर्वत्र है। फिर वह दिखलाई देता क्यो नहीं, यह पूछनेपर श्राप कहते है—क्यों कि उसके लिए व्यजक (=प्रकट करनेवाली) व्यक्ति—गाय—की जरूरत हैं। इसका श्रयं हुश्रा—) "(पहिले) व्यजकके ज्ञान हुए विना व्यग्य (=सामान्य) ठीकसे नहीं प्रतीत होता। तव फिर सामान्य (=गायपन) श्रौर सामान्यवान् (=गायपनवाली गाय-व्यक्ति) के सवधमें उलटा क्यों मानते हो।—ग्रर्थात् गायपन-सामान्य गाय-व्यक्तिकी उत्पत्तिमे पहिले भी मौजूद था ?"

श्रतएव सामान्य है ही नही---

"क्योंकि (व्यक्तिसे भिन्न) केवल जातिका दर्शन नहीं होता, ग्रीर (गाय-)व्यक्तिके ग्रहणके वक्त भी उसके (नामवाची) शब्दरूप ('गाय') से भिन्न (कुछ) नहीं दिखाई देता।"

"इसलिए सामान्य अ-रूप (= अ-वस्तु) है, (और वह) रूपों (= गाय-व्यक्तियो) के आधारपर नहीं कल्पित किया गया है; विल्क (वह व्यक्तियोकी किया-सवधी) उन-उन विशेषताओं के जतलानके लिए शब्दों द्वारा प्रकाशित किया जाता है।



<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० ३।१५४-५५ १प्र० वा० ३।४६

"ऐसे (सामान्य)मे वास्तविकता (=रूप)का अवभास अथवा सामान्यके रूपमे अर्थ (=पदार्थ गाय-व्यक्ति)का ग्रहण भ्रान्ति (मात्र) है, (श्रीर वह भ्रान्ति) चिरकालसे (वैसे प्रयोगको) देखते रहनेके श्रभ्याससे पैदा हुई है।

"श्रीर पदार्थों (=विशेषो या व्यक्तियो)का यह (श्रपनेसे भिन्न व्यक्ति)से विलगाव रूपी जो समानता (=सामान्य) है, श्रीर जिस (सामान्य)के विषयमें ये (शब्दार्थ-सवधी सकेत रखनेवाले) शब्द है, उसका कोई भी स्व-रूप (=वास्तविक रूप) नहीं है (क्योंकि वे शब्द-व्यवहारके सुभीतेके लिए कल्पित किए गये हैं)।"

(ग) अवयवीका खंडन —हम वतला आए है, कि कैसे अक्षपाद अवयवो (= ग्रगो) के भीतर किंतु उनसे अलग एक स्वतत्र पदार्थ — अवयवी (= ग्रगो) —को मानते हैं। धर्मकीर्त्तं सामान्यकी भाँति अवयवोका व्यवहार (= सवृति) सत् माननेके लिए तैयार है, किंतु अवयवोसे परे अवयवी एक परमार्थं सत है, इसे वह नहीं स्वीकार करते। "वृद्धि (= ज्ञान) जिस आकारकी होती है, वहीं उस (= वृद्धि) का ग्राह्म कहा जाता है।" हम वृद्धि (= ज्ञान) से अवयवोके स्वरूपको ही देखते हैं, उसमे हमें अवयवीका पता नहीं लगता, भिन्न-भिन्न अवयवोके प्रत्यक्ष ज्ञानोको एकत्रित कर कल्पनाके सहारे हम अवयवीकी मानसिक सृष्टि करते हैं, जो कि कल्पित छोड वास्तविक वस्तु नहीं हो सकता। यदि कहों कि अवयवीका भी ग्रहण होता है तो सवाल होगा—

"एक ही वार अपने अवयवोंके साथ कैंसे अवयवीका ग्रहण हो सकता है गलेकी कमरी, (सीग) आदि (अवयवो) के न देखनेपर गाय (==अव-यवी) नहीं देखी जा सकती।"

जिस तरह वाक्य पढते वक्त पहिलेसे एक-एक ग्रक्षर पढ़नेके साथ वाक्यका ग्रथं हमे नही मालूम होता जाता, विल्क एक-एक ग्रक्षर हमारे

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० २।३१, ३२ व्या० ३।२२४ <sup>१</sup>प्र० वा० ३।२२५

सामनेसे गुजरता सकेतानुसार खास छाप हमारे मस्तिप्कपर छोउता जाता है, इन्ही छापोको मिलाकर मन कल्पना द्वारा सारे वाक्यका ग्रयं तैयार करता है। उसी तरह हम गायकी सीग, गलकम्बल, पूँछको वारी-वारीमे देखते जो छाप छोडते हैं, उनके ग्रनुसार गाय-ग्रवयवीकी कल्पना करते हैं, किंतु जिस तरह सामान्य व्यक्तिसे भिन्न कोई वस्तु-सत् नहीं है, उमी तरह ग्रवयवी भी वस्तुसे भिन्न कोई वस्तुसत् नहीं। यदि ग्रवयवी वस्तुत. एक स्वतत्र वास्तिविक पदार्थ होता तो—

हाथ ग्रादि (मेंसे किसी एक) के कम्पनसे (शरीर) का कपन होता, क्योंकि एक (ही ग्रखड ग्रवयवी) में (कम्पन) कर्म (ग्रीर उसके) विरोधी (ग्रकपन दोनो) नहीं रह सकते, ऐसा न होनेपर (कम्पनवालेंसे ग्र-कम्पनवाला ग्रवयवी) ग्रलग सिद्ध होगा।"

ग्रवयवोके योगसे श्रवयवी ग्रलग वस्तु पैदा होती है, ऐसा माननेपर श्रवयवोके योगके साथ ग्रवयवोके भी मिल जानेसे ग्रवय——ग्रवयव——ग्रवयव——ग्रवयव——ग्रवयव——ग्रवयव——ग्रवयव——ग्रवयव——ग्रवयव——ग्रवयव——ग्रवयवी——भार वहुत ज्यादा होना चाहिए। क्योंकि (यदि ग्रवयवोके भार ग्रौर उसके ग्रनुसार तोलनेपर तराजूका) नीचे जाना होता है, तो (ग्रवयवोके साथ ग्रवयवीके भी मिल जानेपर) तराजूका नीचे जाना (ग्रौर ग्रधिक) होना चाहिए।"

"क्रमशः (सूक्ष्म ग्रवयवोको वढाते हुए वहुत ग्रवयवोसे) युक्त धूलिकी राशिमें एक समय (ग्रलग-ग्रलग ग्रवयवो ग्रौर उनसे) युक्त (रागि) के भारमें भेद होना चाहिए, ग्रौर इस (गौरवके) भेदके कारण (सोनेके या चाँदी-के छोटे-छोटे दुकडोको) ग्रलग-ग्रलग तोलने तथा (उन दुकडोको गलाकर एक पिंड वना) साथ (तोलने) पर सोनेके मापक (=मासा, रत्ती) ग्रादि (में तोलनेकी) सल्यामे समानता नहीं होनी चाहिए।"

१प्र० वा० ३।२५४

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> प्र० वा० ४।१५४

<sup>।</sup> স০ বাত ४।१५७, १५८

एक मासा भर सोना ग्रलग तोलनेपर भले ही एक मासा हो, किन्तु जब ६६ मासा सोनेको गलाकर एक उला तैयार किया जाय तो उसमें ६६ मासेके ६६ दुकड़ोके ग्रतिरिक्त उससे बना ग्रेवयवी भी ग्रा मौजूद हुग्रा है, इसलिए ग्रव बजन ६६ मासासे ज्यादा होना चाहिए।

(संख्या त्रादिका खंडन)—वैशेषिकने सख्या, सयोग, कर्म, विभाग, त्रादि गुणोको वस्तुसत्के तौरपर माना है, जिन्हें कि धर्मकीर्त्ति व्यवहार (=सवृति)-सत् भर माननेके लिए तैयार है, ग्रीर कहते हैं—

"संख्या, सयोग, कर्म, ग्रादिका भी स्वरूप उसके रखनेवाले (द्रव्य)के स्वरूपसे (या) भेदके साथ कहनेसे वृद्धि (==ज्ञान)में नही भासित होता। (इसलिए भासित न होनेपर भी उन्हें वस्तुसत् मानना गलत है)।

"शब्दके ज्ञानमें (एक घट इस) कल्पित ग्रर्थमें वस्तुग्रोके (पारस्परिक)
भेदको अनुसरण करनेवाले विकल्पके द्वारा (सख्या ग्रादिका प्रयोग उसी
तरह किया जाता है), जैसे गुण ग्रादिमें (झ्पांतीमें 'एक वड़ी जाति है,'
यहाँ एक भी गुण ग्रोर वड़ी भी गुण, किन्तु गुणमे गुण नहीं हो सकनेसे एक
सख्याके साथ वडा परिमाणका प्रयोग नहीं होना चाहिए) ग्रथवा नष्ट
या ग्रवतक न पैदा हुग्रोमें ('एक, दो, वहुत मर गए) या 'पैदा होगें'का
कहना । निश्चय ही जो एक, दो . संख्या मरे या न पैदा-हुए-जैसे
ग्रास्तीत्वशून्य ग्राधारका ग्राधेय—गुण—है, वह कल्पित छोड़ वास्तविक
नहीं हो सकता।""

(३) सांख्य दर्शनका खंडन—सांख्य-दर्शन चेतन ग्रीरं जड़ दो प्रकारके तत्त्रोको मानता है। जिनमें चेतन—पुरुष—तो निष्क्रिय साक्षी मात्र है, हाँ उसके सपर्कसे जड़तत्व—प्रधान—सारे जगत्को ग्रपने स्वरूप-परिवर्तन द्वारा बनाता है। साख्य प्रधानमें भिन्नता नही मानता, ग्रीर सायही सत्कार्यवाद—ग्रर्थात् कार्यमें पहिलेसे ही पूर्णरूपेण कारणके मौजूद होने—को स्वीकार करता है। धर्मकीर्त्ति कहते है—

ξ

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० २।६२

"श्रगर अनेक (=वीज, पानी, मिट्टी श्रादि) एक (प्रधान=प्रकृति) स्वरूप होते एक कार्य (श्रकुर)को करते हैं, तो (वही) स्वरूप (=प्रधान) एक (बीज)में (वैसे ही हैं, जैसे कि वह दूसरी जगह), इसलिए (दूसरे) सहकारी (कारण पानी, मिट्टी श्रादि) फजूल हैं।

"(पानी, मिट्टी ग्रादि सहकारी कारणोके न होनेपर वीजके रहनेमे) वह (प्रधान—मौलिक भौतिक तत्व तो) ग्र-भिन्न—(है) ग्रीर (वह पानी, मिट्टी ग्रादि वन जानेपर भी ग्रपने पहिले) स्वरूपको नही छोडता (क्योंकि वह नित्य है, ग्रीर) विशेष (=पानी, मिट्टी ग्रादि) नाशमान है (किंतु हम देखते हैं) एक (सहकारी जल या मिट्टी) के न होनेपर (भी) कार्य (=ग्रकुर) नहीं होता, इससे (पता लगता है कि) यह (ग्रकुर, प्रधानसे नहीं बल्कि) विशेषों (=पानी, मिट्टी ग्रादि)से उत्पन्न होता है।

"परमार्थवाला भाव (=पदार्थ) वहीं है, जो कि अर्थितियाकों कर सकता है। (ऐसे अर्थितिया करनेवाले हैं मिट्टी, पानी आदि विशेष) और वह (परस्पर भिन्न होनेसे कार्य=अकुरमे) एक-स्प नहीं होते, और जिमें (तुम) एक रूप होता (कहते हो) उस (प्रधान)से (अकुर-) कार्यका संम्भव नहीं (,क्योंकि सत्कार्यवादके अनुसार वह तो, जैमा अपने म्वस्पमें है, वैसा ही मिट्टी आदि वननेपर भी है)।

"(श्रीर प्रधानको हर हालतमे एक रूप माननेपर बीज, मिट्टी, पानी सभी प्रधान-मय श्रीर एक रूप है, फिर एक बीजके रहनेमे मिट्टी, पानी श्रादिके न होनेपर भी श्रकुरकी उत्पत्तिमे कोई हर्ज नहीं होना चाहिए, किन्तु हम) यह स्वभाव (देखते हैं कि) उस (कारण-) स्वस्पमे (बीज, मिट्टी, पानी श्रादि के श्रापसमे)भिन्न होनेपर कोई (=बीज, मिट्टी, श्रादि श्रकुरका) कारण होता है, दूसरे (श्राग, सुवर्ण श्रादि) नहीं, यदि (बीज, मिट्टी, श्राग, पानी श्रादि विशेषोंका) श्रभेद होता, तो (श्रकुरका श्रागसे) नाश (श्रीर बीज श्रादिसे) उत्पत्ति (दोनो) एक नाथ होती।"

१प्र० वा० १।१६६-१७०

"(जो ग्रर्थिकिया करनेवाला है) उसीको कार्य ग्रीर कारण कहते है,। वही स्व-लक्षण (==वस्तुसत्) है, (ग्रीर) उसीके त्याग ग्रीर प्राप्तिके लिए पुरुषोकी (नाना कार्योमे) प्रवृत्ति होती है।

"जैसे (सांख्य-सम्मत मूल भौतिक तत्त्व, प्रधानकी सभी भौतिक तत्त्वो—मिट्टी, वीज, पानी श्रागमें) श्रभिन्नताके एक समान होनेपर भी सभी (वीज, पानी, श्राग . प्रधानमय तत्त्व) सभी (कार्यो—श्रकुर, घडा श्रादि)के (करनेमे) साधन नही होते, वैसे ही, पूर्वपूर्व कारण (क्षणिक परमाणु या भौतिक तत्त्वोकी) सभी उत्तर-उत्तर कार्यो (मिट्टी, वीज, पानी, श्राग श्रादि)मे भिन्नताके एक समान होनेपर भी सभी (कारण) सभी (कार्यों)के (करनेमे) साधन नही होते।

"(यही नही, सत्कार्यवादके विरुद्ध कारणसे कार्यको) भिन्न माननेपर '(सव नही) कोई-कोई ही (वस्तुए) श्रपनी विशेषता (=धर्म)की वजहसे (किसी एक कार्यका) कारण हो सकती है। किन्तु (सत्कार्यवादके श्रनुसार कारणसे कार्यको) श्रभिन्न माननेपर (सभी वस्तुए श्रभिन्न है, फिर उनमेसे) एकका (कही) किया (=कार्य)कर सकना श्रौर (कही) न कर सकना (यह दो परस्पर-) विरोधी (वाते) है।"

इस प्रकार साख्यका सत्कार्यवाद—मूलत. विश्व ग्रौर विश्वकी वस्तुएँ कारणसे कार्य ग्रवस्थामे कोई भेद नहीं रखती (प्रधान == पानी, प्रधान == ग्राग, प्रधान == चीनी, प्रधान == मिर्च)—गलत है, ग्रौर वौद्धोका ग्रसत्-कार्यवाद ही ठीक है, जिसके ग्रनुसार कि—कारण एक नहीं ग्रनेक है, ग्रौर हर कार्य ग्रपने कारणसे विलकुल भिन्न चीज, यद्यपि हर नया उत्पन्न होनेवाला कार्य ग्रपने कारणसे सादृश्य रखता है, जिससे 'यह वहीं हैं' का

<sup>&#</sup>x27; श्रयंक्रियाकारी = श्रयंक्रिया-समर्थ-कार्यंके उत्पादनमें समर्थ, क्रियाके उत्पादनमें समर्थ, सार्थक क्रिया करनेमें समर्थ, सफल क्रिया करनेमें समर्थ, क्रिया करनेमें योग्य, क्रिया कर सकनेवाला --- श्रादि इसके श्रथं है।

रप्र० वा० १।१७५-१७७

भ्रम होता है।

(४) मीमांसाका खंडन-भीमासाके सिद्धान्तोके वारेमें हम पहिले लिख चुके है। मीमासाका कहना है कि प्रत्यक्ष, अनुमान ग्रादि प्रमाण सामने उपस्थित पदार्थ भी वस्तृत वया है इसे नहीं वतला नकने, ग्रीर पर-लोक स्वर्ग, नर्क, ग्रात्मा ग्रादि जो पदार्थ इन्द्रिय-ग्रगोचर है, उनका ज्ञान करानेमें तो वे विलकुल ग्रसमर्थ है, इसलिए उनका सबसे ज्यादा जोर गव्द-प्रमाण-वेद-पर है, जिसे कि वह अ-पौरुपेय किसी पुरुप ( = मनुष्य, देवता या डिश्वर) द्वारा नहीं बनाया अर्थात् अकृत सनातन मानते हैं। बीद्व प्रत्यक्ष, तथा श्रवत प्रत्यक्ष श्रयात् श्रनुमानके सिवा किसी तीसरे प्रमाणको नही मानने, श्रीर प्रत्यक्ष-श्रनुमानकी कसीटीपर कसनेमे वेद उनके हिमामव यज-कर्मकाड श्रादि ही नहीं वहुतमी दूमरी गप्पे ग्रीर परोहितोकी दक्षिणाके लोभसे बनाई बाते गलत साबित होती, ऐसी अवस्थामं नभी धर्मानुयायियोकी भाँति वैदिक पुरोहितोंके लिए मीमासा जैसे शास्त्रकी रचना करके गव्दप्रमाणको ही सर्वश्रेष्ठ प्रमाण सिद्ध करना जररी था। बृद्धने लेकर नागार्जुन तक द्राह्मण-पुरोहिनोके जबदंस्त हथियार वेदके कर्मकाड ग्रीर ज्ञानकाडपर भारी प्रहार हो रहा था। एक्निके महारे ज्ञानकाडके वचानेकी कोशिश ग्रक्षपाद ग्रीर उनके भाष्यकार दात्स्यायनने की, जिनपर दिग्नागके कर्कश तर्क-शरोका प्रहार हुआ, जिसमे वचानेवी कोशिश पाग्पताचार्य उद्योतकर भारद्वाज (४०० ई०)ने की, किन्तु धर्मकीत्तिने उद्योतकरकी ऐमी गति वनाई कि वाचम्पति मिश्रको "उद्यो-तकरकी वृढी गायोके उद्घार"के लिए कमर बाँघनी पटी।

किन्तु युवितवादियों (=तार्किको) की महायतामें वैदिक ज्ञान—ग्रांर कर्म-काडके ठीकेदारोका काम नहीं चल सकता था, इमलिए वादरायणवें ज्ञानकाड (=ब्रह्मवाद) ग्रीर जैमिनिकों कर्मकाटपर कलम उठानी पटी। उनके भाष्यकार ज्ञवर ग्रसगके विज्ञानवादसे परिचित थे। दिग्नागने ग्रक्षपाद ग्रीर वात्स्यायनकी भाँति शवर ग्रीर जैमिनिपर भी जवर्दम्न चोट की; जिसपर नैयायिक उद्योतकरकी भाँति मीमामक क्मारिल भट्ट मैदानमें ग्राए। धर्मकीर्त्तं उद्योतकरपर जिस तरह प्रहार करते हैं, उससे भी निष्ठुर प्रहार उनका कुमारिलपर हैं। वेद-प्रमाणके अतिरिक्त मीमांसक प्रत्यिभज्ञाको भी एक जवर्दस्त प्रमाण मानते हैं, हम इन्ही दोनोंके वारेमे धर्मकीर्त्तिके विचारोंको लिखेगे।

(क) प्रत्यिमज्ञा-खंडन—पदार्थ (=राम)को सामने देखकर "यह वही (राम) है" ऐसी प्रत्यिभज्ञा (=प्रामाणिक स्मृति) स्पष्ट मालूम होनेवाली (=स्पष्टावभास) प्रत्यक्ष प्रमाण है,—मीमासकोकी यह प्रत्यिभज्ञा है। बौद्ध इस प्रत्यिभज्ञाको "यह वही"की कल्पनापर ग्राश्रित होनेसे प्रत्यक्ष नही मानते ग्रीर "स्पष्ट मालूम होनेवाली"के वारेमे धर्मकीर्त्तं कहते हैं—

"(काटनेपर फिरसे जमे) केशों, (मदारीके नये-नये निकाले) गोलो, तथा (क्षण-क्षण नष्ट हो नई टेमवाले) दीपों....में भी ('यह वही हैं'यह) स्पष्ट भासित होता है (; किन्तु क्या इससे यह कहना सही होगा कि केश—गोला—दीप वहीं हैं?)।

"जव भेद (प्रत्यक्षतः) ज्ञात है, (तो भी) वैसा (=एक होनेके भ्रमवाला ग्रभेद-) ज्ञान कैसे प्रत्यक्ष हो सकता है ? इसलिए प्रत्यभिज्ञाके ज्ञानसे (केंग ग्रादिकी) एकताका निञ्चय ठीक नहीं है ।"

(ख) शब्दप्रमाण्-खंडन—यथार्थ ज्ञानको प्रमाण कहा जाता है, शब्दप्रमाणको माननेवाले कपिल, कणाद, ग्रक्षपाद प्रत्यक्ष ग्रन्मानके ग्रति-रिक्त यथार्थवक्ता (==ग्राप्त) पुरुपके वचन (==ग्रव्दको) भी प्रमाण मानते है। मीमांसक "कौन पुरुप यथार्थवक्ता है" इसे जानना ग्रसंभव समभते हुए कहते है—

(a) त्र्रापौरुपेयता फजूल—"यह (पुरुष) ऐसा (=यथार्यवक्ता) है या नहीं है, इस प्रकार (निश्चयात्मक) प्रमाणोके दुर्लभ होनेसे (किसी) दूसरे (पुरुष)के दोषयुक्त (=भृठे) या निर्दोष (=सच्चे, यथार्थवक्ता)

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup> प्र० वा० ३।४०३-५०४

होनेको जानना ऋति कठिन है।"

श्रीर फिर---

"(िकन्ही) वचनोके भूठे होनेके हेतु (ये ब्रज्ञान, राग, द्वेप ब्रादि) दोप पुरुषमे रहनेवाले हैं, (इसिलए पुरुषवाले चपौरुषेय वचन भूठे होते हैं, ब्रीर) श्र-पौरुषेय सत्यार्थ ..।"

इसके उत्तरमे धर्मकीर्त्ति कहते है---

"(किन्ही) वचनोके सत्य होनेके हेतु (ज्ञान, ग्रराग, ग्र-द्वेप ग्रादि) गुण पुरुषमे रहनेवाले हैं, (इसलिए जो वचन पुरुपके नहीं हैं, वह मत्य कैंमे हो सकते हैं, ग्रीर जो) पौरुपेय (हैं, वही) सत्यार्थ (हो सकते हैं)।...

"(साथ ही शब्दके) ग्रर्थको समभानेका साधन है (गाय शब्दका ग्रर्थ 'सीग-पूँछ-गलकम्बलवाला पिड' ऐसा) सकेत (ग्रीर वह सकेत) पुरुषके ही ग्राश्रयसे रहता (पीरुपेय) है। इस (सकेतके पीरुपेय होने) से वचनोके ग्रपीरुपेय होनेपर भी उनके भूठे होनेका दोप सम्भव है।

"यदि (कही शब्द श्रीर श्रर्थका) सवध श्र-पौरुषेय है, तो (श्राग श्रीर श्राँचके सवधकी भाँति उसके स्वाभाविक होनेसे सकेतसे) श्रजान प्रुप को भी (सारे वेदार्थका) ज्ञान होना चाहिए। यदि (पौरुषेय) मकेतसे वह (सवध) प्रकट होता है, तो (सकेतसे भिन्न कोई) दूमरी कल्पना (सवधको व्यवस्थापित) नहीं कर सकती।

"यदि (वस्तुत ) वचनोका एक अर्थमे नियत होना (प्रकृति-मिद्ध) होता, तो (एक वचनका एक छोड) दूसरे अर्थमे प्रयोग न होता ।

"यदि (कहो—एक वचनका) श्रनेको श्रथों (=पदायों)से (वाच्य-वाचक) सबध (स्वाभाविक) है, तो (एक ही वचनसे) विरुद्ध (श्रयों-की)सूचना होगी, फिर 'श्रग्निष्टोम याग स्वर्गका साधन है' इस वचनका श्रथों 'श्रग्निष्टोम याग नरकका साधन है' भी हो सकता है।

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० श२२२

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup> वहीं १।२२७

¹वहीं १।२२७, २२⊏

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>वहीं १।२२७-२३१

जैसे भी हो वेदको पुरुषरचित न माननेपर भी पिंड नहीं छूटता, क्योंकि, "(शब्द-अर्थके सर्वंवको) पुरुष (-सकेत) द्वारा न-सस्कार्य (=न प्रकट होनेवाला माननेपर वचनोंकी ही) विलकुल निरर्थकता होगी; (क्योंकि शब्दार्थ-सब्धके सकेतको सभी लोग गुरु-शिष्य सब्धसे ही जानते है, इससे इन्कार नहीं किया जा सकता)। यदि (पुरुष द्वारा) सस्कार (होने)को स्वीकार करते हो तो यह ठीक गजस्नान हुम्रा (—वेद-वचन श्रीर उसके गब्दार्थ-सब्धकों तो पौरुषेय नहीं माना, किन्तु गब्दार्थ-सब्धके सकेतको पुरुष द्वारा ही सस्कार्य मानकर फिर वचनसे मिलनेवाले ज्ञानके सच-भूठ होनेमें सन्देह पैदा कर दिया)।"

ग्रीर वस्तुतः वेदको जैमिनि जिस तरह ग्रपौरुषेय सिद्ध करना चाहते है, वह विलकुल गलत है।—

"('चूँकि वेद-वचनोंके) कर्ता (पुरुष) याद नही इसलिए (वह) अपौरुषेय हैं'—एसे भी (ढीठ) वोलनेवाले हैं! घिक्कार हैं (जगत्में) छाये (इस जड़ताके) अन्यकारको ! ""

ग्रंपौरुषेयता सिद्ध करनेके लिए "कोई (कहता है—) 'जैसे यह (ग्रागे-का विद्यार्थी) दूसरे (पुरुष—ग्रंपने गुरु—से) विना सुने इस वर्ण (=ग्रंक्षर) ग्रीर पद (के) कम (वाले वेद) को नहीं वोल सकता, वैसे ही कोई दूसरा पुरुष (=ग्रं ) भी (ग्रंपने गुरु ग्रीर वह ग्रंपने गुरु ...से सुने विना नहीं वोल सकता; ग्रीर इस प्रकार गुरुग्रोकी परम्पराका ग्रन्त न होनेसे वेद ग्रनादि, ग्रंपौरुषेय सिद्ध होता है।)"

किन्तु ऐसा कहनेवाला भूल जाता है—"(वेदसे भिन्न) दूसरे (पुरुषके) रचित (रघुवण ग्रादि) ग्रंथ भी (गुरु-शिष्यके) संप्रदायके विना (पढा) जाता नहीं देखा गया, फिर इससे तो वह (=रघुवंश) (वेदकी) तरह (ग्रनादि) ग्रनुमान किया जायेगा।"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० १।२३३ <sup>१</sup>वहीं १।२४२, २४३

<sup>&</sup>lt;sup>२</sup>वहीं १।२४२, २४३

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>वहीं १।२४३, २४४

गुरु-शिष्य, पिता-पुत्रके सबघसे हर एक तरहकी बात मन्ष्य मीन्तता है, और इसीसे मीमासक वेदको अनादि सिद्ध करते हैं, फिर "वैना तो म्लेच्छ आदि (अ-भारतीय जातियो) के व्यवहार (अपनी मां और वेटीसे व्याह आदि) तथा नास्तिकोंके वचन (अथ) भी अनादि (मानने पटेगे। और) अनादि होनेसे (उन्हें भी वेद) जैसे ही स्वत प्रमाण मानना होगा।"

"फिर इस तरहके अपीक्ष्येत्वके सिद्ध होनेपर भी (जैमिनि और कुमारिलको) कौनसा फायदा होगा (, क्योंकि इससे तो सब घान वाईस-पसेरी हो जावेगा)।"

(b) त्रापौरुपेयताकी श्राड्में कुछ पुरुपोका महत्त्व वढ़ाना— वस्तुत एक दूसरे ही भावसे प्रेरित होकर जैमिनि-कुमारिल एड-कम्पनीने ग्रपौरुपेयताका नारा बुलद किया है—

"(इस वेद-वचनका) 'यह अर्थ है, यह अर्थ नहीं है' यह (वेदके) शब्द (खुद) नहीं कहते। (जब्दका) यह अर्थ तो पुरुप कित्पत करते हैं, और वे रागादि-युक्त होते हैं। (उन्हीं रागादिमान् पुरुपोंके बीच जैमिन वेदार्थका तत्त्ववेत्ता है। फिर प्रक्त होता है—) वह एक (जैमिनि... ही) तत्त्ववेत्ता है, दूसरा नहीं, यह भेद क्यों? उस (=जैमिनि)की मांति पुरुपत्त्व होते भी किसी तरह किसी (दूसरेको) ज्ञानी तुम क्यों नहीं मानते ?"

(c) श्रपौरुपेयतासे वेदके श्रर्थका श्रमर्थ—श्राप कहते है, चूंकि "(पुरुप) स्वयं रागादिवाला (है, इमलिए) वेदके श्रयंको नहीं जानता, श्रीर (उसी कारण वह) दूसरे (पुरुप) से भी नहीं (जाना जा मकता, वेचारा) वेद (स्वय तो श्रपने श्रयंको) जतलाता नहीं, (फिर) वेदायंकी वया गित होगी ? इस (गडवडी) से तो 'स्वर्ग चाहनेवाला श्रप्निहोत्र होम करें इस श्रुतिका श्रयं 'कुत्तेका मास भक्षण करें नहीं है इसमें क्या प्रमाण है ?

<sup>&#</sup>x27;प्र० वा० १।२४६, २४६ वहीं १।२४६ वहीं १।३१६

"यदि (कहो,) लोगोमे वात प्रसिद्ध है (जिससे इस तरहका ग्रर्थं नहीं हो सकता), तो (सवाल होगा, सभी लोग तो रागादिवाले हैं) उनमें कौन (स्वर्ग जैसे) ग्रतीन्द्रिय पदार्थका देखनेवाला है, जिसने कि ग्रनेक-ग्रर्थवाले शब्दोमे 'यही ग्रर्थ है' इसका निश्चय किया है ?

"स्वर्ग, उर्वशी म्रादि (कितने ही वैदिक) शब्दोका (वेदज्ञ होनेका दावा करनेवाले मीमासको द्वारा किया गया लोक-) रूढिसे भिन्न म्रण्यं मी देखा जाता है (, जैसे स्वर्गका लोकसमत अर्थ है—मनुष्यसे वहुत ऊँचे दर्जेके विशेष पुरुषोका वासस्थान, जहाँ म्र-मानुष सुख तथा उसके नाना साघन सदा सुलम है; उसके विरुद्ध मीमासक कहते है, कि वह दु:खसे सर्वथा रहित सर्वोत्कृष्ट सुखका नाम है, उर्वजीका लोक-सम्मत म्र्यं है, स्वर्गकी म्रप्सरा, किन्तु उसके विरुद्ध मीमासक वेदज्ञ उसे म्ररणि या पात्री (नामक येज्ञपात्रोका पर्याय वतलाते है); फिर उसी तरह 'जुहुयात'का मर्थं 'कृत्ता-मांस खाम्रो'। सभी तरहके म्रथं लग सकनेवाले दूसरे शब्दों ('म्रिनिहोत्र जुहुयात्')में वैसे ही ('कृत्ता-मास खाम्रो' इस म्रथंकी) कल्पना (भी) मानो।"

अपौरुषेयताका नारा पुरोहितोकी वैसी ही परवचना मात्र है, जैसे कि राजगृहका मार्ग पूछनेपर "कोई कहे 'यह ठूँठ कहता है कि यह मार्ग है', और दूसरा (पुरुष कहे 'यह मार्ग है' इसे) में खुद कहता हूँ। (अब आप) इन दोनोकी (वंचना और सचाईकी खुद) परीक्षा कर सकते हैं।"

(d) वेदकी एक बात सच होनेसे सारा वेद सच नहीं— वेदका एक वाक्य है "अग्निहिमस्य भेषज" (=आग सर्दीकी दवा है), इसे लेकर मीमासक कहते हैं—"चूँकि 'अग्निहिमस्य भेषजं' यह वाक्य विल-कुल सत्य (=प्रत्यक्ष-सिद्ध) है, (उसी तरह 'अग्निहोत्रं जुहुयात् स्वर्ग-काम.'—स्वर्गचाहनेवाला अग्निहोत्रं होम करे, इस) दूसरे वचनको भी (उसी) वेदका एक अश होनेसे (प्रमाण मानना चाहिए।)"

<sup>&</sup>lt;sup>१</sup>प्र० वा० १।३२०-३२३ <sup>२</sup> वहीं १।३२८ <sup>१</sup> वहीं १।३३३

इसके उत्तरके वारेमें इतना ही कहना है-

"यदि इस तरह (एक वातकी सच्चाईसे) प्रमाण सिद्ध होता, तो फिर यहाँ य-प्रमाण क्या है ? वहुभाषी (भूठे) पुरुषकी एक वात भी सच्ची न हो, यह (तो है) नहीं।"

(c) शब्द कभी प्रमाण नहीं हो सकता—"जो अर्थ (प्रत्यक्ष या अनुमानसे) सिद्ध है, उन (के साधन)में वेद (बास्त्र)के त्याग देनेसे (कोई) क्षति नहीं, और जो परोक्ष (=इन्द्रिय-अगोचर पदार्थ है), वह अभी सावित ही नहीं हो सके हैं, अतः उनमें वेद (=आगम)का (उपयोग) ही ठीक नहीं हो सकता, अत (वहाँ इसका) त्याल ही नहीं हो सकता (इस प्रकार परोक्ष और अपरोक्ष दोनों वातोमें वेद या घट्द-प्रमाणकी गुजाइश नहीं।)"

"किसने यह व्यवस्था (=कानून) वनाई कि 'मभी (वातो) के वारेमे विचार करते वक्त शास्त्र (=वेद) को लेना चाहिए, (ग्रीर) (वेदके) सिद्धातको न जाननेवालेको धुग्राँ देख ग्राग (होने की वात) न ग्रहण करनी चाहिए।'

"(वेदके फदेसे) रहित (वेद-वचनोंके) गुण या दोपको न जानने-वाले सहज प्राणी (=सीघे-सादे ग्रादमीके मत्थे वेद ग्रादिकी प्रमाणता रूपी) ये सिद्धान्त विकट पिशाच किसने थोपे ?"

अन्तमें धर्मकीर्तिने मीमासकोंके प्रत्यक्ष, अनुमान जैसे प्रमाणीको छोड "अपीरुपेय वेद"के वचनपर आंख मूँदकर विश्वास करनेकी वातपर जोर देनेका जवर्दस्त खडन एक दृष्टान्त देकर किया—कोई दुराचारिणी (स्त्री) परपुरुपके समागमके समय देखी गई, और जब पितन उसे टांटा, तो उसने पासकी स्त्रियोको सवोधन करके कहा,—'देखती हो विह्नो । मेरे पितकी वेवकूफीको ? मेरी जैसी धर्मपत्नीके वचन (=धट्द-प्रमाण)पर विश्वास न कर वह अपनी आंखोंके दो बुलबुलो (=प्रत्यक्ष और अनु-

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup>प्र० बा० १।३३८ रेवहीं ४।१०६ रेवहीं १।५३-५४

मान)पर विश्वास करता है'।"

(५) अ-हेतुवाद खंडन—कितने ही ईश्वरवादी और सन्देहवादी दार्गनिक विश्वमे कार्य-कारण-नियम या हेतुवादको नही मानते । इस्ला-मिक दार्शनिकोमें अश-अरीने कार्य-कारण-नियमको ईश्वरकी सर्वशिवतमत्ता-में भारी बाघा समका, और इसे एक तरह भौतिकवादकी छिपी हिमायत समक, बतलाया कि चीजोके पैदा होनेमें कोई कारण पिहलेसे उपस्थित नहीं; अल्ला मियाँ हर वस्तुको हर वक्त विलकुल नई—असत्से सत्के रूपमे—वनाते हैं। अश्अरीके अतिरिक्त कुछ सन्देहवादी आधुनिक और प्राचीन दार्शनिक भी है, जो विश्वकी वस्तुओकी रचनामे किसी प्रकारके कार्य-कारण नियमको नही मानते। वह कहते है, चीजे न किसी कारणसे वनती है, और न तुरन्त नष्ट हुए अपने पूर्वगामीके स्वभाव आदिमे सदृश उत्पत्ति होनेके किसी नियमका अनुसरण करती है। वह कहते है—

"(जैसे) काँटे आदिमें तीक्ष्णता आदिका (कोई) कारण नही, उसी तरह (जगत्मे) यह सब कुछ बिना कारण (ग्र-हेतुक) है।"

धर्मकीर्त्ति उत्तर देते है-

"जिसके (पहिले) होनेपर जो (बादमें) जन्मे, ग्रथवा (जिसके) विकारसे (जिसको) विकार हो, वह उसका कारण कहा जाता है, और वह इन (काँटो)में भी है।" ।

हर उत्पन्न होनेवाली चीजको विलकुल नई वौद्ध दार्शनिक भी मानते है, किन्तु वह उन्हें क्षण-विनाशी विन्दुग्रोंके प्रवाहका एक विन्दु मानते हैं, श्रौर इस प्रकार कोई वस्तु-विन्दु ऐसा नही, जिसका पूर्व श्रौर पश्चाद्-गामी विन्दु

<sup>&#</sup>x27;प्रमाणवार्त्तिक-स्ववृत्ति ११३३७ ''सा स्वामिना 'परेण संगता त्व-मि'त्युपालब्धाऽऽह—-'पश्यत पुंसो वैपरीत्यं धर्मपत्न्यां प्रत्ययमकृत्वा स्वनेत्र-बुद्बुदयोः प्रत्येति'।"

रप्र० वा० रा१५०-१५१

न हो। यही पूर्वगामी विन्दु कारण है श्रीर पश्चाद्गामी श्रपने पूर्वगामी विन्दुके स्वभावसे सादृश्य रखता है, यदि यह नियम न होता, तो श्रामखानेवाला श्रामकी गुठली रोपनेके लिए ज्यादा ध्यान न देता। एक भाय (च्वस्तु)के होनेपर ही दूसरे भावका होना, तथा हर एक वस्तुकी श्रपने पूर्वगामीके सदृश उत्पत्ति, यह हेतुवादको मावित करता है। जवतक विश्वमें सर्वत्र देखा जानेवाला यह उत्पत्ति-प्रवाह श्रीर सदृश-उत्पत्तिका नियम विद्यमान है, तवतक श्रहेतुवाद विलकुल गलत माना जायेगा।

(६) जैन श्रनेकान्तवादका खंडन—जैन-दर्गनके स्यादाद या श्रनेकान्तवादका जिन्न हम कर चुके है। इस वादके श्रन्सार घटा घरा भी है श्रीर कपडा भी, उसी तरह कपटा कपटा भी है श्रीर घटा भी। इसपर धर्मकीर्त्तिका श्राक्षेप है—

"यदि सव वस्तु (ग्रपना ग्रीर ग्रन्य) दोनो रप है, तो (दही दही ही है, ऊँट नही, ग्रथवा ऊँट ऊँट ही है दही नही, इस तरह दहीमे) उगवी विशेषताको इन्कार करनेसे (किसीको) 'दही खा' कहनेपर (यह) वयो ऊँटपर नही दौटता ? (—ग्राखिर ऊँटमें भी दही वैसे ही मौजूद है, जैमे दही में)।

"यदि (कहो, दहीमे) कुछ विशेषता है, जिस विशेषताके साथ (दही वर्तमान है, ऊँट नही, तव तो) वही विशेषता अन्यत्र भी है, यह (वात) नही रही, और इसीलिए (सब वस्तु) दोनो रूप नही (विल्फ अपना ही अपना है, और)पर ही (पर है)।"

धर्मकीत्तिके दर्शनके इस सक्षिप्त विवरणको उनके ही एक पद्यके माथ हम समाप्त करते है—

"वेद (=ग्रथ)की प्रमाणता, किसी (ईरवर)का (मृष्टि-)कर्तापन (=कर्तृवाद), स्तान (करने)में धर्म(होने)की डच्छा रखना, जातिवाद (=छोटी वडी जाति-पाँत)का घमट, ग्रीर पाप दूर वरने के निए

रप्र० वा० १।१८०-१८२

(शरीरको) सन्ताप देना (= उपवास तथा गारीरिक तपस्याएं करना)— ये पाँच है, श्रकल-मारे (लोगो)की मृर्खता (= जडता) की निगा-नियाँ।"

१प्रमाणवार्त्तिक-स्ववृत्ति १।३४२-

<sup>&</sup>quot;वेदप्रामाण्यं कस्यचित् कर्तृवादः स्नाने धर्मेच्छा जातिवादावलेषः । संतापारंभः पापहानाय चेति ध्वस्तप्रज्ञानां पंच लिगानि जाड्ये ॥"